
        
            
                
            
        

    




Tịnh Độ Hoặc Vấn 



Đời Nguyên 

Thiên Như Duy Tắc Thiền Sư  Thuật  



HT Thiền Tâm  

---o0o--- 

 Nguồn  

 http://www.quangduc.com 

 Chuyển sang ebook 9-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http://www.phatphapon line.org 



---o0o--- 



Đề Từ 

 

 Ngoài song non xanh giăng màn hoa  

 Triền non thanh tuyền buông cầm ca  

 Trong song kìa ai im như mơ  

 Ngồi xem Thiên Như câu Di Đà  

 Người đời đều ưa cơ Thiền sâu  

 Hành nhơn ai vào tâm vương mầu  

 Đèn sương trơ vơ ngoài trời thu  

 Non Tu vi trần đều gồm thâu  

 Mà trong A Di hồng danh thâm  

 Ngàn muôn khôn tìm ra tri âm!   

 Thiên Như lòng từ soi chân đăng  

 Đưa người mau ra vòng mê lầm  

 Hư không chim bay dường như tranh  

 Lưu tuyền quanh co triền non xanh  

 Người đi xa xa làn mây trôi  

 Di Đà chân như nầy tâm lành  

 Ôi câu hồng danh mầu thâm xa  

 Sâu cùng chư tông làng thiền na  

 Buông ra thâu vào đều như như  

 Tương tư tâm đầy trời Liên Hoa  

 Thuật ý Thành Thời Đại Sư.   



Liên Du  

Thiên Như lão nhơn đang tĩnh tọa nơi thất Ngọa Vân, bổng có người đẩy 

cửa bước vào, tự xưng là Thiền khách. Lão nhơn im lặng gật đầu chào, đưa 

tay ra ý mời ngồi. Đối tọa đã lâu, ánh tịch dương tà tà xuyên qua song trúc, 

lò hương thiền khói sắp muốn tan, khách từ từ đứng dậy, sửa y phục nghiêm 

trang, thư thả mở lời thưa thỉnh:  

1. Hỏi rằng:-  Trộm nghe Vĩnh Minh Hòa Thượng ẩm thọ môn học đơn 

 truyền  nơi  Thiều Quốc  Sư  ở  Thiên  Thai,  mà  cũng  chính  là  đích  tôn của 

 ngài Pháp Nhãn. Khi Hòa Thượng trụ trì chùa Tịnh Từ ở Hàng Châu, đã 

 khai thị cho học chúng rất nhiều, biện tài cơ trí dường như gió cuốn sấm 

 vang,  hải  nội  thiền  lâm  đều  kỉnh  xưng  là  bậc  đại  tông  tượng.  Tại  sao 

 ngoài sự nói Thiền, ngài lại tự tu Tịnh Độ, khuyên người niệm Phật, viết 

 sách rộng truyền môn ấy nơi đời. Hơn nữa, ngài lại làm kệ Tứ Liệu Giản, 

 đại ý nói: 'Có Thiền không Tịnh Độ, mười người chín ngại đường, không 

 Thiền có Tịnh Độ, muôn tu muôn người sanh.' Qua mấy câu ấy, có phải 

 ngài đã  chủ  trương  Tịnh  Độ,  tự  hạ  môn  Thiền  của  mình,  lời  nói  dường 

 như  quá  đáng  chăng?  Ngu  ý  nghi  ngờ  việc  nầy  rất  nhiều,  mong  Đại  Sư 

 chỉ thị.   

Đáp:-  Lời  hỏi  ấy  rất  thích  đáng!  Tuy  nhiên,  Vĩnh  Minh  Đại  Sư  không 

phải quá khen  Tịnh  yểm  Thiền,  mà thật ra  lời  nói của  ngài  rất có công  với 

bên Tông cũng như bên Giáo. Tiếc vì trong Tứ Liệu Giản, ngài chỉ nói lược 

qua đại cương, chưa phát minh hết ý thú, nên chưa đánh tan được mối nghi 

hoặc của nhà Thiền. Tôi học tập theo Thiền Tông, chưa tinh tường về Tịnh 

Độ,  nhưng  cũng  thường  qua  những  kinh  sách  của  môn  đó,  nên  cũng  biết 

phần đại khái. 

Tịnh Độ là pháp dễ tu dễ chứng, song cũng là môn khó nói khó tin. Cho 

nên khi còn tại thế, Đức Thích Ca Từ Phụ vì hàng đệ tử nói Kinh A Di Đà đã 

dự biết chúng sanh đời mạt pháp khó sanh lòng tin tưởng, mới dẫn lời thành 

thật  của  sáu  phương  chư  Phật  để  phá  mối  nghi  và  phát  khởi  tín  tâm  cho 

người  sau.  Lúc  thuyết  kinh  gần  xong,  nhân  nói  đến  chư  Phật  khen  ngợi 

mình, Đức Bổn Sư lại bảo: 'Nên biết ta ở nơi đời ác năm trược làm việc khó 

nầy đắc quả Vô Thượng Bồ Đề vì tất cả thế gian nói pháp khó tin đây, thật là 

một  điều  rất  khó!'  Ấy  đều  là  những  lời  tha  thiết  cặn  kẽ,  dặn  dò  để  khuyên 

người tin tưởng vậy. Vã Đấng Thế Tôn đã rủ lòng đại bi, cứu đời trong kiếp 

mạt,  khi  kim  khẩu  nói  ra  một  câu  một  kệ,  hàng  nhơn  phi  nhơn  đều  tín  thọ 

phụng hành, nhưng riêng về thuyết Tịnh Độ, thế gian có xen lẫn lòng nghi, 

là tại sao? Bởi giáo môn Tịnh Độ cực rộng lớn, mà pháp tu Tịnh Độ lại quá 

giản  dị,  hai  điểm  ấy  dường  như  cách  biệt,  khiến  cho  người  nghe  khó  nén 

lòng  nghi.  Nói  rộng  lớn,  là  môn  nầy  thâu  nhiếp  tất  cả  căn  cơ:  trên  từ  bậc 

Đẳng Giác Bồ Tát, vị Nhứt Sanh Bổ Xứ đều cầu về Tịnh Độ, dưới cho đến 

hàng ngu phu ngu phụ, kẻ tạo ngũ nghịch, thập ác, nếu quyết tâm tín hướng 

đều  được  vãng  sanh.  Nói  giản  dị,  là  người  tu  không  phải  quá  gian  nan  lao 

khổ,  không  trải  qua  cảnh  giới  sai  biệt  mê  lầm,  chỉ  trì  niệm  sáu  chữ  hồng 

danh,  mà được thoát Ta Bà, được sanh Cực Lạc, được bất thối chuyển, cho 

đến khi thành Phật  mới thôi. Bởi có sự rộng lớn mà lại giản dị như thế nên 

dù cho người trí cũng sanh  mối nghi ngờ. Nếu ông nhận thức rõ được điểm 

nầy, tất sẽ biết lời khen của ngài Vĩnh Minh rất có ý thâm, mà không phải là 

quá đáng. 

2. Hỏi:-  Sự rộng lớn và giản dị, tôi đã nghe lời chỉ dạy. Nhưng bậc ngộ 

 đạt trong Thiền Tông, đã gọi thấy tánh thành Phật, há lại khứng chịu cầu 

 sanh về Tây Phương ư?  

Đáp:- Thật ra ông chưa biết đó thôi. Chính những bậc ngộ đạt càng cấp 

thiết cầu sanh. Cổ đức đã bảo: 'Không cầu về Tịnh Độ, còn nguyện sanh cõi 

nào?' Nay ông chưa ngộ đạo, giả sử khi được tỏ ngộ rồi, e cho tâm niệm cầu 

sanh Cực Lạc của ông, muôn trâu cũng không thể kéo lại! 

3. Hỏi: - Sở dĩ Phật, Tổ ra đời vì độ chúng sanh; học giả chỉ lo việc lớn 

 chưa xong, nếu đã phát minh đại sự (tức ngộ đạo), nên theo gương đấng 

 Đại Giác hiện thân vào nơi khốn khổ, không hiềm đường sanh tử, mà độ 

 khắp hàm linh. Nếu bậc đã ngộ đạt mà còn cầu sanh Tịnh Độ, đó chẳng 

 qua là tâm niệm chán khổ tìm vui, không đoái đến kẻ đang ở trong vòng 

 chìm đắm? Tôi dù ngu hèn, vẫn không thích làm như vậy!  

Đáp:- Thấy chiếc trứng mà muốn cho nó nở liền, tâm niệm ấy sao đà vội 

gấp!  Ông  cho  rằng  sau  một  phen  tỏ  ngộ,  thì  nghiệp  tập  đã  dứt  sạch,  được 

ngay  vị  bất thối chuyển  ư? Và cũng không còn  học khắp  Phật Pháp, không 

cần phải tu hành thêm để chứng những quả vị từ thấp đến cao ư? Hay là ông 

lại  nghĩ: sau  một  phen  ngộ  đạo,  tất  đã  đồng  hàng  với  chư  Phật,  có  thể  vào 

sanh  ra  tử  không  bị  chướng  duyên  nhiễu  loạn  ư?  Nếu  quả  như  thế  thì  chư 

Đại Bồ Tát trải qua hằng hà sa kiếp tu sáu độ muôn hạnh, cũng đều phải hổ 

thẹn  với  ông  vậy!  Cổ  giáo  đã  có  lời  răn  nhắc:  'Hàng  Thanh  Văn  còn  muội 

lúc  ra  thai,  bậc  Bồ  Tát còn  mê  khi  cách  ấm!'  Hai  hạng  ấy  mà  còn  như thế, 

huống  chi  người  ngộ  giải  non  kém,  tự  cứu  chưa  xong  giữa  đời  nay  ư?  Dù 

cho  chỗ  tỏ  ngộ  có  sâu  xa,  trí  thông  hiểu  có  cao  sáng,  hạnh  cùng  giải  hợp 

nhau, chí quyết  muốn  độ  người;  nhưng  vì  chưa  lên  hàng bất thối,  lực dụng 

chưa đầy đủ, mà muốn ở cõi đời ác nầy hóa độ kẻ cang cường, điều ấy bậc 

Tiên Thánh cũng chưa hứa nhận. Ví như đem chiếc thuyền đóng trám chưa 

kỹ,  để  vớt  người  nơi  biển  dậy  ba  đào,  cái  họa  trầm  nịch  cả  đoàn  tất  không 

tránh  khỏi.  Cho  nên  Luận  Vãng  Sanh  nói:  'Muốn  du  hành  nơi  địa  ngục, 

muốn cứu độ chúng hữu tình mê khổ, trước phải cầu sanh về cõi kia, đợi khi 

chứng  được  Vô  Sanh  Nhẫn  rồi  sẽ  trở  lại  đường  sanh  tử  mà  thật  hành  bản 

nguyện.  Do  nhân  duyên  ấy  nên  người  tu  mới  cầu  về  Tịnh  Độ.'  Lại  Tiên 

Thánh cũng đã bảo:  'Chưa được  vị Bất Thối Chuyển, chưa chứng Vô  Sanh 

Nhẫn, cần phải thường không rời Phật. Ví như trẻ thơ không nên xa mẹ, như 

chim non chỉ có thể bay chuyền theo cành cây.' 

Nay  ở  cõi  Ta  Bà  nầy  Đức  Thích  Ca  đã  diệt,  Phật  Di  Lặc  chưa  sanh. 

Huống nữa, bốn đường khổ thú, nhân quả dây dưa, trăm mối ngoại tà, thị phi 

rối loạn; sắc tốt tiếng dâm hằng quyến dụ, cảnh hư duyên ác mãi vây quanh. 

Trong hiện trạng ấy, đã không có Phật để nương nhờ, lại bị cảnh duyên làm 

khuấy  động,  hàng  sơ  tâm  ngộ  đạo  hỏi  mấy  ai  không  bị  thối  lui?  Cho  nên 

Đấng Thế Tôn ân cần chỉ về Cực Lạc là bởi lý do ấy. Phương chi ở cõi kia, 

Đức  Di  Đà  hiện  đang  nói  pháp,  cảnh  diệu  độ  muôn  thứ  thuận  duyên;  đã 

nương nhờ hải chúng, nhẫn lực mau thành, lại gần Đấng Pháp Vương, Phật 

Thừa dễ đạt. Chừng ấy muốn ra ứng hoá độ sanh, còn chi trở ngại? Cũng vì 

lẽ  ấy,  nên  bậc  thượng  căn  lợi  trí  còn  nguyện  thác  sanh,  huống  chi  ông  là 

hạng trung hạ mới được đôi chút giải ngộ đó ư? 

Ông  há không  thấy trong kinh Quán Phật  Tam Muội, Ngài Văn  Thù  tự 

bày tỏ túc nhân, bảo mình đã chứng môn Niệm Phật Tam Muội, thường sanh 

ở  Tịnh  Độ  ư?  Do  bởi  đó,  Đức  Thế  Tôn  mới  thọ  ký  cho  ngài  rằng:  'Ông  sẽ 

được sanh về thế giới Cực Lạc.' 

Lại chẳng thấy trong kinh Hoa Nghiêm, Phổ Hiền Bồ Tát đem mười đại 

nguyện vương khuyến tấn Thiện Tài Đồng Tử và đại chúng nơi hải hội, nên 

dùng  công  đức  đó  cầu  sanh  về  Cực  Lạc  ư?  Trong  ấy  có  đoạn  nói:  'Tôi 

nguyện  khi  đến  lúc  lâm  chung.  Dứt  trừ tất  cả  điều  chướng  ngại.  Diện  kiến 

Đức Phật A Di Đà, liền được sanh về cõi Cực Lạc.' 

Lại chẳng thấy trong Kinh Lăng Già, Đức Thế Tôn đã huyền ký: 'Sau xứ 

Nam Thiên Trúc, có danh đức Tỳ Khưu, tôn hiệu là Long Thọ. Hay phá hữu, 

vô  tông.  Trong  thế  gian  hiển  ngã.  Pháp  Vô  Thượng  đại  thừa.  Chứng  Sơ 

Hoan Hỷ Địa. Sanh về cõi Cực Lạc' ư? 

Và  chẳng  thấy  trong  Luận  Khởi  Tín,  Mã  Minh  Bồ  Tát,  khen  ngợi  sự 

vãng sanh; trong Kinh Đại Bảo Tích, Phật hứa khả cho Tịnh Phạn Vương và 

bảy muôn Thích chủng đồng về An Dưỡng; trong Kinh Thập Lục Quán, Đức 

Thế Tôn chỉ dạy phương pháp cho bà Vi Đề Hy cùng năm trăm thị nữ được 

lễ cẩn Đức A Di Đà ư? 

Trong mấy vị trên, như Vua Tịnh Phạn và bà Vi Đề Hy hiện tiền đều đã 

chứng được Vô Sanh Pháp Nhẫn. Ở Tây Trúc những hạng ấy cầu vãng sanh 

rất  nhiều.  Bên đông độ  thì có Viễn Công  ở  Lô  Sơn cùng các bậc cao  nhơn 

trong Liên Xã, những vị tôn túc ở hai tông Thiên Thai, Hiền Thủ, tất cả đều 

dùng môn niệm Phật tự tu và độ người khuyến hóa hàng tăng tục đồng cầu 

sanh  về  Tịnh  Độ.  Nói  chung  những  bậc  cao  đức  tu  tịnh  nghiệp  số  lượng 

không  biết  bao  nhiêu  mà  kể!  Đến  như  hai  ngài  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  là  bậc 

Đại Bồ Tát, Thiện Tài Đồng Tử và hải chúng Hoa Tạng đều là bậc đại nhơn 

trong bốn mươi mốt vị. Mã Minh, Long Thọ là hàng Bồ Tát, mà cũng là bậc 

Đại Tổ Sư. 

Những  thánh  nhơn  ấy  chỗ  ngộ  và  chứng  siêu  xuất  hơn  người  ngộ  đạt 

ngày  nay  như  trời  với  vực,  mà  còn  nguyện  sanh  về  Tây  Phương,  ông  bảo 

rằng đã tỏ ngộ không cầu về Cực Lạc, lại bác sự cầu sanh, thì các ngài Văn 

Thù, Phổ  Hiền, Mã Minh,  Long Thọ, chắc là không bằng ông  rồi!  Ông thử 

tự lượng xem chổ tu chứng có bằng hai bậc Đại Sĩ, và hai vị Tổ Sư; sự tham 

ngộ có bằng ngài Thiện Tài cùng hải chúng, cảnh giới sở đắc và được Phật 

hứa  khả  có  bằng  vua  Tịnh  Phạn  và  bà  Vi  Đề  Hy  chăng?  Vã  Tịnh  Phạn 

Vương là thân sanh của Phật, bảy muôn Thích chủng là tộc thuộc của Ngài, 

nếu  sự  về  Tịnh  Độ  không  có  lợi  ích  thì  Đức  Thế  Tôn  đâu  nỡ  khiến  phụ 

vương và hàng thân thuộc cầu vãng sanh? Trước kia đã nói bậc chứng được 

Vô  Sanh  Nhẫn  có  thể  vào  tục  độ  sanh,  nay  vua  Tịnh  Phạn  và  người  thân 

thuộc  của  Phật  đã  đắc  quả  ấy  mà  Đức  Như  Lai  còn  khuyên  và  thọ  ký  cho 

vãng sanh, thì tấm lòng hộ trì bảo dưỡng của Ngài há chẳng là thân thiết và 

sâu xa ư? 

Tôi  thấy  hàng  thiền  giả  đời  nay  phần  nhiều  không  xét  liễu  nghĩa  của 

Như Lai, chẳng rõ huyền cơ của Đạt Ma, bụng rỗng lòng cao, tập quen thành 

bệnh cuồng vọng. Khi thấy người tu Tịnh Độ, họ khinh thường và cười bảo: 

'Đó  là  việc  làm  thấp  kém  của  hàng  ngu  phu  ngu  phụ!'  Tôi  thường  cho  đó 

không  phải  khinh  hạng  ngu  phụ  ngu  phu,  mà  chính  là  khinh  các  Ngài  Văn 

Thù, Phổ  Hiền, Mã Minh,  Long Thọ; đó chẳng  những tự  mê chánh đạo,  tự 

làm  mất căn lành  mà còn tự bỏ quên huệ thân và tự để tiêu Phật chủng. Đó 

cũng  là  tự  gây  ra  tội  báng  Chánh  Pháp,  tự  kết  thành  nghiệp  khinh  Thánh 

Tăng. Chư Phật, Tổ xem những kẻ ấy là hạng người đáng thương xót! Vì lẽ 

ấy nên Ngài Vĩnh Minh động mối bi tâm  đem hết tâm can chủ trương Tịnh 

Độ, đã tự tu lại khuyên đời. Nên khi lâm chung, Đại Sư biết trước ngày giờ, 

có các điềm lành ứng hiện; lúc trà tỳ xá lợi tuôn ra vô số. Về sau có một vị 

tăng ở Phủ Châu thường cung kính đi nhiễu xung quanh tháp của ngài, nhiều 

người  hỏi  lý  do  thì  vị  tăng  ấy  đáp:  'Nhân  lúc  tôi  bị  bịnh  nặng  thần  thức  đi 

vào minh giới, Diêm Vương xét thấy thọ số chưa mãn, cho đưa trở về. Khi 

ấy  tôi  thấy  bên  phía  tả  đại  điện  có  thiết  bàn  thờ  di  tượng  một  vị  Đại  Đức, 

Diêm Vương lễ bái ân cần. Hỏi ra thì Quan Chủ lại bảo đó là chân dung của 

Vĩnh  Minh  Diên  Thọ  Thiền  Sư,  vì  ngài  tu  hành  tinh  tấn,  được  sanh  về 

Thượng  Phẩm  ở  Cực  Lạc,  nên  Diêm  Vương  họa  tượng  để  thờ.'  Vĩnh  Minh 

Đại Sư là bậc đã ngộ suốt môn thiền trực chỉ của tổ Đạt Ma, mà lại gởi chất 

nơi phẩm sen thượng thượng bên trời  An  Dưỡng;  những sự kiện ấy đủ  giải 

thích mối tình chấp của người tu thiền, còn làm duyên khuyến tấn cho chúng 

sanh đời  mạt pháp. Cho  nên tôi  nói  ngài rất có công đối  với  bên tông cũng 

như bên giáo là ở điểm nầy. 

Song chẳng những chỉ có Vĩnh Minh Đại Sư mới như thế mà thôi. Ngoài 

ra, còn có Tử Tâm Tân Thiền Sư đã ngộ bên Thiền, lại khuyên tu bên Tịnh. 

Ngài đã bảo: Di Đà rất dễ niệm, Tịnh Độ rất dễ sanh. Người tham thiền niệm 

Phật  rất  tốt.  Nếu  kẻ  căn  cơ  hơi  kém,  sợ  e  đời  nay  chưa  được  đại  ngộ,  kiếp 

sau dễ lạc bến mê, thì nên nhờ sức bi nguyện của Đức A Di Đà để sớm vãng 

sanh  về  Cực  Lạc.  Nếu  vị  nào  chí  tâm  niệm  Phật  mà  không  được  sanh  về 

Tịnh  Độ,  lão  tăng  xin  chịu  đọa  vào  địa  ngục  Bạt  Thiệt  (ngục  rút  lưỡi).  Lại 

như Chân Yết Liễu Thiền Sư, trong bài văn khuyên tu Tịnh Độ, có nói: 'Tại 

sao người trong tông Tào Động, ngoài sự tập thiền, còn mật tu Tịnh Độ? Sở 

dĩ có việc ấy, vì pháp môn niệm Phật là con đường tắt trong các lối tu hành. 

Xét trong  Đại Tạng  môn  nầy  ngoài sự  tiếp dẫn bậc thượng  thượng căn còn 

thâu nhiếp hạng người trung hạ... Bậc đại tượng trong tông môn đã ngộ pháp 

phi  không  phi  hữu,  lại  chăm  chú  tu  tịnh  nghiệp,  có  phải  sự  thấy  Phật  cửa 

Tịnh  Độ  còn  giản  dị  hơn  tông  môn  chăng?  Cho  nên  dù  Phật  dù  Tổ,  hoặc 

Giáo  hoặc  Thiền,  đều  do  nơi  cửa  Tịnh  Độ  đồng  về  nơi  chân  nguyên.  Vào 

được môn nầy, tức có thể vào được vô lượng pháp môn khác...' 

Đến  như các  ngài:  Thiên  Y  Hoài  Thiền  Sư,  Viên  Chiếu  Bản  Thiền  Sư, 

Từ  Thọ  Thâm  Thiền  Sư,  Nam  Nhạc  Tư  Thiền  Sư,  Pháp  Chiếu  Thiền  Sư, 

Tịnh  Yết  Thiền  Sư,  Tịnh  Từ  Đại  Thông  Thiền  Sư,  Thiên  Thai  Hoài  Ngọc 

Thiền Sư, Lương Đạo Trân Thiền Sư, Đường Đạo Xước Thiền Sư, Tỳ Lăng 

Pháp Chân  Thiền Sư, Cô Tô Thủ Nạp  Thiền Sư, Bắc Nhàn Giản Thiền  Sư, 

Thiên  Mục  Lễ  Thiền  Sư,  những  đại  lão  ấy  là  bậc  tông  tượng  trong  thiền 

môn, song xét ra chỗ mật tu và hiển hóa đều phát dương ý chỉ Tịnh Độ, tuy 

không ước hẹn mà ngẫu nhĩ đồng đường. Chẳng những các vị đại lão ấy như 

thế  mà  thôi,  tôi  lại  thường  nghe  một  vị  kỳ  túc  bên  tông  môn  nói:  'Hầu  hết 

ngũ gia tông phái và những thiền tăng trong thiên hạ, đã tỏ ngộ cùng chưa tỏ 

ngộ, đều quy hướng về Tịnh Độ.' Hỏi lý do thì vị đó đáp: 'Ngài Bá Trượng 

Trí  Hải  Thiền  Sư  là  đích  tử  của  Giang  Tây  Mã  Tổ,  những  tòng  lâm  trong 

thiên  hạ  đều  y  theo  cách  thức  của  ngài  mà  kiến  lập  và  thanh  quy  ở  khắp 

thiền môn đều y theo pháp chế của ngài mà cử hành. Từ xưa đến nay không 

ai  dám  có  lời  thị  phi  và  trái  với  pháp  chế  ấy.  Theo  thanh  quy  của  ngài,  thì 

nghi  thức  tụng  cầu  cho  những  vị  tăng  bệnh  nặng  có  lời  văn  như sau:  'Phải 

nhóm chúng lại, tất cả đồng tụng bài kệ tán Phật A Di Đà, rồi cao tiếng niệm 

Nam Mô A Di Đà Phật, hoặc trăm câu, ngàn câu. Khi niệm xong, hồi hướng 

phục  nguyện  rằng:  Nếu  các  duyên  chưa  mãn,  sớm  được  an  lành.  Như  hạn 

lớn  đến  kỳ,  sanh  về  A  Dưỡng.'  Đó  chẳng  phải  là  bằng  chứng  chỉ  quy  Tịnh 

Độ hay sao? Lại trong nghi thức đưa những vị tăng đã tịch có đoạn nói: 'Đại 

chúng đồng niệm A Di Đà Phật hồi hướng phục nguyện rằng: Thần siêu cõi 

tịnh,  nghiệp dứt đường trần, thượng phẩm sen  nở  hiện  kim  thân,  nhứt sanh 

Phật trao phần quả ký.' Đó không phải  là  bằng chứng chỉ quy  Tịnh Độ hay 

sao? Đến như lúc trà tỳ, trong thanh quy lại dạy: Vị Duy Na chỉ dẫn khánh 

niệm Nam Mô Tây Phương Cực Lạc Thế Giới Đại Từ Đại Bi A Di Đà Phật 

mười lần, đại chúng đồng xướng họa theo. 

Khi  xướng  xong,  lại  hồi  hướng  rằng:  'Trước  đây  xưng  dương  mười 

niệm, phụ giúp vãng sanh...' Đó không phải là bằng chứng chỉ quy Tịnh Độ 

hay sao? Cho nên lão tăng nói: 'Các thiền gia trong thiên hạ đều quy hướng 

Tịnh  Độ,  là  bởi  nguyên  nhân  đó.'  Tôi  nghe  những  lời  dẫn  chứng  của  vị  kỳ 

túc  ấy  đều  có  y  cứ,  nên  không  biện  bác  ra  sao  được.  Nhân  đó  tôi  lại  chợt 

hiểu chỗ lập pháp của ngài Bá Trượng tất có thâm ý nhiệm mầu. 

Nay ông ở tòng lâm, thân đã đưa không biết bao nhiêu vị tăng quy tịch, 

tai cùng miệng đã nghe và xướng không biết bao nhiêu lần mười niệm, ý đã 

chuyên chú hồi hướng về Tịnh Độ lại không biết bao nhiêu lần nữa! Thế mà 

ông  đã  không  hiểu  ý  Tổ  Sư,  đã  không  phát  lòng  thức  tỉnh,  lại  lầm  bảo: 

những  bậc  ngộ  đạt  không  nguyện  vãng  sanh.  Quả  thật  cái  bệnh  chấp  thiền 

trong thiên hạ, không còn ai hơn ông được. 

4. Hỏi: - Sự nhiếp cơ của Tịnh Độ quả thật là rộng, ngu giả không còn 

 dám luận bàn. Nhưng tôi thường nghe nói: 'Di Đà bản tánh, Tịnh Độ duy 

 tâm,' trong ý cũng có  trộm mừng! Đến chừng xem qua các kinh luận về 

 tông  nầy,  thì  Tịnh  Độ  là  miền  Cực  Lạc  ngoài  muôn  ức  cõi.  Di  Đà  là  vị 

 giáo  chủ  ở  Liên  Bang.  Như  vậy  thì  kia  đây  cách  xa,  ngoài  nghĩa  lý  duy 

 tâm bản tánh rồi! Thế là ý chỉ gì?  

Đáp:- Chỗ hiểu ấy còn nông cạn hẹp hòi. Ông không biết rằng chân tâm 

của ông rộng rãi và sáng suốt vô cùng? Kinh Lăng Nghiêm nói: 'Những non 

sông  đất  liền  cho  đến  hư  không  ở  ngoài  sắc  thân  ta,  đều  là  cảnh  vật  trong 

chân tâm  mầu sáng.' Lại nói: 'Các pháp sanh hóa, đều là hiện cảnh của duy 

tâm.' Thế thì đâu có cõi Phật nào ngoài tâm ta ư? Cho nên ý nghĩa của Tịnh 

Độ duy tâm là nói cõi Tịnh Độ ở trong chân tâm của ta, như biển cả nổi lên 

vô  lượng  bóng  bọt,  mà  không  có  bóng  bọt  nào  ở  ngoài  biển  cả.  Lại  như 

những hạt bụi nơi đất liền, không có hạt bụi nào chẳng phải là đất; cũng như 

không có cõi Phật nào chẳng phải là tâm. Nên Tiên Thánh đã nói: 'Chỉ  một 

tâm  nầy  có  đủ  bốn  cõi  là:  Phàm  Thánh  Đồng  Cư,  Phương  Tiện  Hữu  Dư, 

Thật Báo Vô Chướng Ngại, và Thường Tịch Quang.' 

Cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  có  hai:  Đồng  Cư  Tịnh  Độ  và  Đồng  Cư  Uế 

Độ. Đồng Cư Uế Độ là như cõi Ta Bà trong quốc độ nầy có phàm có thánh ở 

chung  lẫn,  mà  phàm  và  thánh  đều  có  hai  hạng.  Hai  hạng  của  phàm  là  ác 

chúng sanh, tức bốn  thú,  và thiện chúng sanh, tức trời  người. Hai  hạng của 

thánh là thật thánh và quyền thánh. Thật thánh là các thánh nhơn thuộc bốn 

đạo  quả,  bậc  Bích  Chi  Phật,  bậc  thất  địa  trong  Thông  giáo,  thập  trụ  trong 

Biệt giáo, thập tín hậu tâm trong Viên giáo. Những vị nầy phần thông hoặc 

tuy dứt song sắc thân quả báo hãy còn, nên đều  gọi  là thật. Quyền thánh  là 

các vị Bồ Tát trụ ở những cõi Phương Tiện, Thật Báo, Tịch Quang cùng bậc 

Diệu  Giác  (Phật)  vì  làm  lợi  lạc  cho  kẻ  hữu  duyên  nên  ứng  sanh  vào  cõi 

Đồng Cư. Bởi tùy cơ thị hiện nên gọi là quyền. Những vị trên đây cùng với 

phàm phu đồng ở, nên gọi là Phàm Thánh Đồng Cư, và cảnh cư trú về phần 

khí thế giới, có hầm hố, gai gốc, bùn đất, cùng các tướng nhơ nhớp, về phần 

hữu tình giới có bốn ác thú, nên gọi là Uế Độ. Đồng Cư Tịnh Độ là như cõi 

Cực  Lạc,  tuy  y  báo  chánh  báo  nơi  đây  trang  nghiêm  mầu  nhiệm,  không  có 

bốn ác thú, song cũng gọi Phàm Thánh Đồng Cư vì chúng sanh sanh về cõi 

nầy không phải đều là bậc đắc đạo. Như trong kinh nói: 'Hạng người phạm 

tội nặng, khi lâm chung chí tâm sám hối và niệm Phật, đều được vãng sanh.' 

Do đó nên biết nơi cõi nầy chúng sanh còn hoặc nhiễm cũng có thể được ở. 

Thế Giới Cực Lạc cũng có hai hạng Thánh Cư và bởi y báo chánh báo đều 

sạch  sẽ  trang  nghiêm,  nên  gọi  là  Tịnh  Độ.  Để  nói  rộng  thêm,  tuy  gọi  Tịnh 

Độ nhưng thật ra trong ấy có nhiều hạng hơn kém không đồng. Như thế giới 

Diệu  Hỉ tuy  là  Tịnh Độ, song còn có  nam nữ và  núi  Tu Di,  và Tịnh Độ đã 

như thế, uế độ cũng như vậy. 

Cõi Phương Tiện Hữu Dư là chỗ ở của bậc Nhị Thừa và ba hạng Bồ Tát 

đã  chứng  Phương  Tiện  Đạo.  Những  vị  nầy  do  tu  hai  môn  quán,  dứt  phần 

thông  hoặc, phá  hết trần sa, bỏ thân phân  đoạn thọ thân pháp  tánh, tự tại ở 

ngoài ba cõi; nhưng vì họ chưa đoạn được biệt hoặc vô minh nên còn có sự 

biến dịch sanh tử. Sở dĩ gọi phương tiện vì đó là cảnh giới của hành nhơn tu 

chứng  Phương  Tiện  Đạo.  Gọi  hữu  dư  là  bởi  họ  chưa  đoạn  được  vô  minh. 

Cho  nên trong  Thích  Luận  nói:  'Ngoài tam  giới có cõi Tịnh Độ, đây  là chỗ 

của hàng Thanh Văn, Bích Chi Phật cư trú, thọ Pháp Tánh thân, không còn 

sự phân đoạn sanh tử.' 

Cõi  Thật  Báo  Vô  Chướng  Ngại  là  nơi  không  có  hàng  Nhị  Thừa,  chỉ 

thuần  là  bậc  pháp  thân  Bồ  Tát  ở.  Những  vị  nầy  phá  từng  phần  vô  minh, 

chứng từng phần pháp tánh, được quả báo chân thật. Song  vì  họ chưa đoạn 

hết  vô  minh  nên còn  nhuận  vô  lậu  nghiệp, thọ  báo thân pháp tánh,  và cảnh 

giới  nầy  cũng  gọi  là  Quả  Báo  Độ.  Kinh  Nhân  Vương  nói:  'Ba  hiền  mười 

thánh trụ quả báo' là chỉ cho sự việc trên đây. Sở dĩ gọi Thật Báo, vì các Đại 

Sĩ  ấy  do  quán  thật  tướng,  phát  được  chân  vô  lậu  thọ  hưởng  quả  báo  chân 

thật.  Gọi  Vô  Chướng  Ngại  là  bởi  chư  Bồ  Tát đây,  tu  chân  không  định,  sắc 

cùng tâm không  ngăn  ngại  lẫn  nhau.  Trong  Kinh  Hoa Nghiêm  thuyết  minh 

thế giới Nhân Đà La Võng, chính là cảnh nầy. 

Cõi  Thường  Tịch  Quang  là  chân  lý  pháp  giới  như  như,  sáng  suốt  cùng 

cực của bậc Diệu Giác. Đây là Phật Tánh Chân Như, tức độ là thân, tức thân 

là  độ,  thân  và  độ  không  hai,  là  trụ  xứ  của  Đức  Tỳ  Lô Giá  Na,  cũng  gọi  là 

Pháp  Tánh  Độ.  Thường  chính  là  đức  pháp  thân.  Tịch  là  đức  giải  thoát. 

Quang là đức bát nhã , như chữ Y (() có ba điểm, không thể cách lìa, một tức 

là ba, ba nguyên vẫn một. Đây cũng gọi là Bí Mật Tạng, là cảnh giới du hóa 

của Như Lai, cứu cánh chân thường, thanh tịnh cùng cực. 

Hai  cõi  trước  là  chỗ  ở  của  Ứng  Thân  Phật.  Cõi  thứ  ba  cũng  thuộc  về 

Ứng cũng thuộc về Báo, mà chánh thức là chỗ ở của Báo Thân Phật. Cõi thứ 

tư  không  phải  Ứng  và  Báo  mà  kiêm  cả  Ứng,  Báo,  là  chỗ  ở  của  Pháp  Thân 

Phật. 

Bốn cõi trên đây tùy theo chỗ tu chứng mà phân chia, song kỳ thật vẫn là 

một. Cho nên chân tâm bao trùm muôn tượng, vô biên quốc độ như vi trần ở 

khắp  mười phương, chính là cảnh giới trong tâm ta, hằng sa chư Phật trong 

ba đời, cũng là các Đức Phật trong tâm ta; tất cả không ngoài bản tâm mà có. 

Hiểu được lý nầy thì biết không có cõi nào chẳng nương nơi tâm ta mà kiến 

lập,  không  có  vị  Phật  nào  chẳng  nương  nơi  tánh  ta  mà  xuất  sanh.  Thế  thì 

miền Cực Lạc ngoài  mười muôn ức cõi há chẳng phải là cảnh Tịnh Độ của 

duy tâm ư? 

Thế Giới Cực Lạc đã như thế, thì vị giáo chủ ở cõi ấy cũng là Đức Di Đà 

của bản tánh. Nên biết chỉ  một tâm  nầy bao trùm đủ  mười  giới, thân  và độ 

dung thông, trùng trùng không ngại. Lại nên biết tâm, Phật, chúng sanh, ba 

chính  là  một,  đồng  thể  không  khác  nhau,  chúng  sanh  và  Phật  hỗ  hiện,  mỗi 

niệm giao tham. Cho nên cổ đức nói: 'Chúng sanh trong tâm chư Phật,  mỗi 

trần đều là Cực Lạc, chư Phật trong tâm chúng sanh, mỗi niệm chính thật Di 

Đà.  Mười  phương  tịnh  uế  gom  về  trong  khoảng  sát  na.  Một  niệm  sắc  tâm, 

bủa khắp  gồm thâu pháp  giới.' Xem thế thì biết tất cả đều sẵn  đủ trong thể 

thiên chân, không phải do duyên khởi mới thành lập. Một tâm niệm đã như 

thế, một điểm trần lại khác chi? Vì vậy nên mới có thể: 'Trong mỗi mỗi trần 

tất  cả  cõi.  Trong  mỗi  mỗi  tâm  tất  cả  tâm.  Mỗi  mỗi  tâm  trần  lại  khắp  nhau. 

Trùng trùng không tận không chướng ngại. Đồng thời hiện rõ không ẩn hiển. 

Tất  cả  viên  thành  chẳng  kém  hơn.'  Cảnh  giới  chân  tâm  bao  hàm  vô  biên 

quốc độ trên đây, như lưới báu Thiên Châu của trời Đế Thích, bóng và ánh 

sáng  của  bao  nhiêu  hạt  châu  đều  gom  hiện  vào  một  hạt  châu,  bóng  và  ánh 

sáng của  một  hạt châu  lại  hiện khắp  vào tất cả các hạt châu khác.  Tuy  mỗi 

mỗi hạt châu giao hiện lẫn nhau, nhưng hạt châu nầy không thể là hạt châu 

kia, hạt châu kia không thể là hạt châu nầy, xen mà không tạp, lìa mà chẳng 

phân, mỗi mỗi khắp bày, vẫn không sở tại! Thế giới Cực Lạc cho đến mười 

muôn  ức  cõi  mỗi  miền  cũng  như  một  trong  các  hạt  châu.  Nói  tinh  tế  hơn 

khắp mỗi cõi từ tam thừa thánh nhơn cho đến trời, người, tu la, súc sanh, ngạ 

quỉ,  địa  ngục,  mỗi  mỗi  lại  cũng  như  một  trong  các  hạt  châu.  Và  Đức  A  Di 

Đà cũng là một trong các hạt châu. Cho nên, thấy một vị Phật, tức thấy mười 

phương  chư  Phật,  mà  cũng  là  thấy  chín  giới  chúng  sanh  ở  khắp  mười 

phương. Cõi Phật vô biên,  mười phương kim cổ toàn thể  là  một hải ấn đốn 

viên, không còn pháp chi khác nữa! 

Như thế thì, thần  trải qua  mười  muôn  ức cõi, chính  hóa sanh  trong  bản 

tâm ta; chất  gởi  nơi chín  phẩm  hoa sen,  há cách biệt  ngoài chân  như Phật? 

Những  lời  dẫn  giải  trên  đây  đều  là  những  minh  huấn  của  Phật,  Tổ,  Thánh, 

Hiền đã tuyên dương vậy. Hiểu được lý này tất sẽ thấy thế giới Cực Lạc là 

duy tâm, mỗi cõi Phật mỗi điểm trần đều là duy tâm; Đức Di Đà là bản tánh, 

mỗi vị Phật mỗi chúng sanh cũng đều là bản tánh. Như thế lại còn chi phải 

nghi ngờ? 

Lời phụ:  

Pháp giới chân tâm là một thể rộng rãi vô biên, bao hàm vi trần thế giới, 

chư Phật  và chúng sanh.  Trong  thể  nhất chơn ấy, phần thế  giới chúng sanh 

luôn luôn biến đổi, thuộc về sanh diệt  môn; phần tịch quang lặng  mầu sáng 

suốt và thường hằng, gọi là chân như môn. Chân tâm là một thật thể chung, 

gồm  hai  môn  hữu  vi  và  vô  vi  đó.  Tất  cả  những  danh  từ:  Chân  Tâm,  Bản 

Tánh,  Bản  Thể,  Phật  Tánh,  Như  Lai  Tạng,  Pháp  Giới,  Pháp  Tánh,  Thật 

Tướng, Niết  Bàn, Pháp  Thân, Vô Cấu  Bạch  Tịnh Thức, Như Lai  A  Lại Da 

Thức, Bản Lai Diện Mục, Bát Nhã, Chân Không, đều là chỉ cho thật thể ấy. 

Để trở về thật thể nầy, giáo môn của Phật chia làm hai. Các tông như: Thành 

Thật,  Tam  Luận,  Thiên  Thai,  Thiền,  Thai  Tạng  Bộ  của  Mật  Giáo,  từ  nơi 

không  môn  mà  đi  vào.  Còn  các  tông:  Câu  Xá,  Pháp  Tướng,  Luật,  Hoa 

Nghiêm, Tịnh  Độ,  và  Kim Cang  Bộ của  Mật Giáo,  lại  do  nơi  hữu  môn  mà 

thể nhập. Cho nên những vị hiểu sâu về lý Bát Nhã của Thiền, hay lý huyền 

môn của Hoa Nghiêm, đều nhận rõ sắc chẳng khác không, không chẳng khác 

sắc,  sắc  chính  là  không,  không  chính  là  sắc.  Trái  lại,  các  vị  học  chưa  thấu 

đáo,  nếu  không  chấp  có  tất  cũng  chấp  không.  Nhưng  chấp  có  thì  còn  biết 

kiêng sợ nhân quả, lánh dữ làm lành, đời sau hưởng phước nhân thiên, hoặc 

chuyên niệm Phật lại có thể sanh về Tịnh Độ. Đến như chấp không tất sẽ đi 

đến chỗ bài nhân quả, bác Phật Thánh, tương lai bị đọa xuống tam đồ. Cho 

nên tiên đức đã răn bảo: 'Thà chấp có như non Tu, chớ chấp không như hạt 

cải!' 

Vị thiền giả trên, vì chưa nhận rõ chân tâm, nên nghe nói 'duy tâm Tịnh 

Độ, bản tánh Di Đà', vội hiểu lầm rằng tâm mình thanh tịnh đó là Tịnh Độ là 

Di  Đà  rồi,  chớ  không  có  cõi  Cực  Lạc  hay  Đức  Di  Đà  nào  khác  nữa.  Phật 

Pháp  dù  ở  xứ  nào,  Trung  Hoa  hay  Việt  Nam  cũng  có  hạng  người  tà  kiến 

chấp  không  ấy.  Đại  khái  họ  bác  không  có  Di  Đà,  Cực  Lạc,  không  có  địa 

ngục, thiên cung, hoặc như nói Địa Tạng là tâm địa tánh tạng, chớ không có 

Đức Địa Tạng nào cả. Như người đeo cặp kiến đen thì thấy nơi nào cũng tối 

tăm, những kẻ ấy dù có giảng thuyết bao nhiêu lời, diễn dịch bao nhiêu kinh 

sách, kết cuộc cũng lạc vào bịnh không chấp. Những kẻ chấp không thường 

tự  cao  tự  mãn,  cho  mình  là  cao  siêu,  bác  người  là  chấp  tướng.  Xét  ra  khi 

diễn  dịch  kinh,  họ  cũng  có  tâm  muốn  hoằng  dương  Phật  Pháp,  không  dè 

ngược lại thành ra kết quả hủy báng Tam Bảo; tự mình đã sai lầm, khiến cho 

bao nhiêu người khác bị lầm lạc theo. Ví như kẻ dung y đem tâm muốn cứu 

đời,  chẳng  ngờ  sự  học  hiểu  về  y  dược  không  rành,  trở  lại  làm  cho  nhiều 

người thêm bịnh. 

Cho  nên  sự  dịch  kinh,  thuyết  pháp,  vị  tất  là  có  phước,  là  hoằng  dương 

Phật Giáo nếu hành giả lạc vào tà kiến, không hiểu ý kinh. 

5. Hỏi:-  Đã gọi tịnh uế dung thông, mỗi điểm trần đều là Cực Lạc, tại 

 sao cõi Ta Bà lại thành uế độ?  

Đáp:-  Do  nghiệp  cảm  của  phàm  phu,  chính  nơi  tịnh  mà  thành  uế.  Còn 

Phật nhãn nhìn xem tất cả uế đều thành tịnh. Báo cảnh của Đức Thích Ca, há 

phải thật là uế ư? 

6. Hỏi:-  Lý duy tâm bao gồm tất cả, viên dung không ngại, tôi đã tin là 

 rộng  lớn,  là  nhiệm  mầu.  Nhưng  kẻ  còn  trệ  nơi  tình mê,  chưa  lìa  nghiệp 

 uế, làm sao mà được thanh tịnh?  

Đáp:-  Tâm  nhơ  thì  cõi  nhơ,  tâm  sạch  thì  cõi  sạch.  Kinh  Duy  Ma  nói: 

'Muốn được Tịnh Độ, trước phải tịnh tâm; tùy tâm thanh tịnh, cõi Phật thanh 

tịnh.' Pháp tu Tịnh Độ là một môn huyền diệu để đi đến chỗ tịnh tâm, không 

còn phương tiện nào đặc biệt hơn nữa! 

7. Hỏi: - Về phần đại khái của pháp môn Tịnh Độ, tôi có thể nghe được 

 chăng?  

Đáp:-  Tịnh Độ  nguyên không chi tu, tu  nhân bởi  mê  lầm  mới có;  pháp 

môn vẫn không cao thấp, cao thấp do căn lành mà phân. Vì chúng sanh căn 

cơ sai biệt nhau, nên pháp tu cũng có nhiều cách. Tuy nhiên, nếu tóm lại, có 

thể chia thành ba môn là: quán tưởng, ức niệm, và chúng hạnh. 

Môn  thứ  nhất,  nói  quán  tưởng  là  như  trong  Quán  Kinh  dạy:  'Chư  Phật 

Như Lai là thân pháp giới, vào trong tâm tưởng của tất cả chúng sanh. Cho 

nên khi tâm các ông tưởng Phật, thì tâm ấy chính là 32 tướng tốt, 80 vẽ đẹp 

tùy  hình,  tâm  ấy  làm  Phật,  tâm  ấy  là  Phật.  Biển  chánh  biến  tri  của  Phật  từ 

nơi tâm tưởng mà sanh. Vì thế các ông phải nhớ nghĩ và quán tưởng kỹ thân 

Đức Phật kia.' 

Thiên  Thai  Sớ  nói:  Mấy  chữ  chư  Phật  Như  Lai  sắp  xuống,  là  thuyết 

minh  tất  cả  chư  Phật;  mấy  chữ  phải  nhớ  nghĩ  sắp  xuống,  là  chỉ  cho  quán 

tưởng  riêng  Đức  A  Di  Đà.  Pháp  giới  thân  là  pháp  thân  của  Báo  Phật.  Tâm 

chúng sanh tịnh, pháp thân tự hiện, nên gọi là vào; như khi vầng hồng nhật 

mọc  lên tất bóng  hiện  xuống trăm sông. Đây  là chỉ cho Phật thân tự tại, có 

thể tùy vật hiện hình vậy. Lại pháp giới thân là chỉ cho thân Phật, khắp tất cả 

chỗ,  lấy  pháp  giới  làm  thể.  Khi  hành  giả  chứng  được  môn  quán  Phật  Tam 

Muội nầy, giải nhập tương ưng, nên nói vào trong tâm tưởng. Tâm nầy làm 

Phật là Phật nguyên vẫn không, nhân chúng sanh tâm tịnh mới có. Tâm nầy 

là Phật, ý nói trước nghe bảo: Phật nguyên vẫn không, nhân chúng sanh tâm 

tịnh mới có, sợ e người hiểu lầm cho rằng bổng nhiên mà có, nên mới nói là 

Phật. Mới khởi tu quán nên nói làm, sự tu đã thành nên gọi là. 

Diệu Tông Thích nói: 'Muốn tưởng thân Phật, phải hiểu rõ quán thể. Thể 

đó là bản  giác, từ  nơi đây  mà khởi  thành  pháp quán.  Bản  giác  là thân pháp 

giới  của  chư  Phật,  vì  chư  Phật  không  sở  chứng  chi  khác,  toàn  chứng  bản 

tánh của chúng sanh. Nếu thỉ giác có công, bản giác mới hiển, nên nói 'pháp 

thân  từ  nơi  tâm  tưởng  mà  sanh.'  Lại  Đức  Di  Đà  cùng  tất  cả  chư Phật  đồng 

một Pháp thân một trí huệ, sự ứng dụng cũng như vậy. Hiển được thân Đức 

Di Đà tức là hiển được thân chư Phật, tỏ được thân chư Phật tức là lộ được 

thể Di Đà. Cho nên trong văn kinh nói rộng qua chư Phật để kết về sự quán 

tưởng Đức A Di Đà. Từ mấy chữ thân pháp giới trở xuống là nói về sự giao 

cảm của đạo cảm ứng và ước về lý giải nhập tương ưng. 

Phê bình  về  hai  lời  giải trên, ngài Dung  Tâm đã  nói:  'Nếu không có  lời 

giải trước, thì môn quán tưởng ấy không phải là quán Phật; như không có lời 

giải sau, e học giả hiểu lầm rằng thể của chúng sanh và Phật, khác nhau. Hai 

lối giải đã tác thành cho nhau mà thuyết minh quán pháp vậy.' 

Môn thứ hai, nói ức niệm là hành giả hoặc duyên theo tướng tốt, hoặc trì 

danh  hiệu  của  Phật,  đều  gọi  là  ức  niệm.  Môn  nầy  có  lý  có  sự.  Trong  Kinh 

Hoa Nghiêm, Giải Thoát trưởng giả nói: 'Nếu tôi muốn thấy Đức Vô Lượng 

Thọ Như Lai và thế giới An Lạc, thì tùy ý liền được thấy. Tôi có thể biết rõ 

tất  cả  chư  Phật,  quốc  độ  tùy  thuộc,  cùng  những  việc  thần  thông  của  các 

Ngài. Bao nhiêu cảnh tướng trên đây, không từ đâu mà đến, không đi về đâu, 

không có xứ sở và không chỗ trụ; cũng như thân tôi không thật có đi, đứng, 

tới lui. Các Đức Như Lai kia không đến chỗ tôi, tôi cũng không đi đến chỗ 

của  các  Ngài.  Sở  dĩ  như  thế,  vì  tôi  hiểu  rõ  tất  cả  chư  Phật  cùng  với  tâm 

mình,  đều  như  mộng.  Lại  hiểu  tự tâm  như  nước  trong  chum,  các  pháp  như 

hình bóng hiện trong nước. Tôi đã ngộ tâm mình như nhà huyễn thuật, tất cả 

chư  Phật  như  cảnh  huyễn  hóa.  Lại  biết  chư  Phật  Bồ  Tát  trong  tự  tâm,  đều 

như tiếng  vang,  như hang trống tùy theo âm thanh  mà phát ra tiếng  dội  lại. 

Vì tôi ngộ giải tâm mình như thế nên có thể tùy niệm thấy Phật.' 

Về  đoạn  kinh  trên,  ngài  Trinh  Nguyên  giải  rằng:  'Từ câu  đầu  đến  mấy 

chữ chỗ của các ngài chính là thuyết minh lý duy tâm, nếu ngộ tức tâm  mà 

vô tâm  liền  vào chân  như Tam Muội.  Khi hành  giả  hiểu rõ các cảnh tướng 

đều  hư huyễn,  duy  tâm  hiện  ra,  đã  ngộ  duy  tâm  và  tức  tâm  là  Phật,  thì  tùy 

chỗ tưởng niệm, không đâu chẳng là Phật. Đoạn sau nêu ra bốn điều thí dụ: 

cảnh mộng là dụ cho lý không đến không đi, hình bóng trong nước là dụ cho 

lý không ra không vào, tướng huyễn hóa là dụ cho lý chẳng có chẳng không, 

tiếng vang là dụ cho lý chẳng tan chẳng hợp. Và dụ thứ nhất là nói toàn thể 

đều duy tâm, dụ thứ hai nói vì duy tâm nên không, dụ thứ ba nói vì duy tâm 

nên  giả dụ, thứ tư  nói  vì duy tâm  nên trung.  Bốn  dụ đều  đủ bốn quán  gồm 

thông  và  biệt  để  hiển  lý  duy  tâm,  tất  cả  vẫn  viên  dung  không  ngại,  đó  là  ý 

Kinh Hoa Nghiêm.' 

Nếu  hành  giả  hiểu  rõ  lý  trên  đây,  rồi  chấp  trì  bốn  chữ  A  Di  Đà  Phật, 

không dùng tâm có, tâm không, tâm cũng có cũng không, tâm chẳng phải có 

chẳng  phải  không,  dứt  cả  quá  khứ  hiện  tại  vị  lai  mà  niệm,  đó  gọi  là  lý  ức 

niệm.  Và  ngày  đêm  sáu  thời  cứ  như  thế  mà  nhiếp  tâm  trì  niệm  không  cho 

gián  đoạn,  không  sanh  một  niệm  thì  chẳng  cần  vượt  giai  tầng  mà  đi  thẳng 

vào cõi Phật. Đây cũng gọi là lý nhất tâm. 

Về sự ức niệm, như trong Kinh Lăng Nghiêm nói: 'Nhớ Phật niệm Phật, 

hiện đời  hoặc đương  lai  nhất định sẽ thấy Phật, cách Phật không  xa, không 

cần mượn phương tiện chi khác mà tâm tự được khai ngộ.' Hay như các kinh 

sách  khác  đã  chỉ  dạy,  hoặc  hệ  niệm  suốt  một  đời,  hoặc  trì  niệm  trong  ba 

tháng, bốn mươi chín ngày, một ngày đêm, cho đến bảy ngày đêm, hoặc mỗi 

buổi sớm mai giữ mười niệm. Nếu hành giả dùng lòng tin sâu, nguyện thiết, 

chấp  trì  câu  niệm  Phật  như rồng  gặp  nước,  như cọp  dựa  non,  thì  được  sức 

Phật gia bị đều vãng sanh về Cực Lạc. Theo trong kinh, cho đến hạng phàm 

phu tạo tội  ngũ  nghịch thập ác,  nếu khi  lâm chung chí  tâm  xưng danh  hiệu 

Phật mười niệm, cũng được vãng sanh. Và đây gọi là sự nhất tâm. 

Nói  tóm  lại,  lý  nhất tâm  là  người thông đạt bốn  lý quán trên, dùng  tâm 

ấy mà niệm Phật, tương ưng với không huệ, đi đến chỗ thuần chơn. Sự nhất 

tâm là hành giả tâm còn giữ niệm, mỗi niệm không cho xen hở, đi đến chỗ 

không còn tạp niệm. Lý nhất tâm là hành môn của bậc thượng căn, sự nhất 

tâm thông về hàng trung hạ. 

Môn thứ ba, nói chúng hạnh là hành giả dùng nhiều hạnh để vãng sanh 

về  Cực  Lạc.  Như  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  khuyến  tấn 

Thiện  Tài Đồng  Tử  và đại chúng  nơi  hải  hội  dùng  mười đại  nguyện  vương 

cầu sanh Tịnh Độ. Mười đại nguyện ấy là: lễ kính chư Phật, khen ngợi Như 

Lai,  rộng  tu  sự  cúng  dường,  sám  hối  nghiệp  chướng,  tùy  hỷ  các  công  đức, 

thỉnh Phật chuyển pháp luân, thỉnh Phật trụ ở đời, thường theo Phật tu học, 

hằng tùy thuận chúng sanh, và hồi hướng khắp tất cả. Trong mỗi nguyện ấy 

đều có nói: khi nào cõi hư không, cõi chúng sanh, nghiệp chúng sanh, phiền 

não  của  chúng  sanh  hết,  thì  nguyện  tôi  mới  hết.  Và  hành  giả  phải  dùng  ba 

nghiệp  thân,  khẩu,  ý,  thật  hành  nguyện  đó  không  gián  đoạn,  không  chán 

mỏi. Đến khi lâm chung, tất cả mọi thứ tùy thân đều để lại, cho đến các căn 

đều tan rã, duy đại nguyện ấy hằng theo bên mình trong khoảng sát na hành 

giả liền được sanh về Cực Lạc. Đây là nói về dùng nguyện lực để vãng sanh. 

Lại như trong Kinh Đại Bảo Tích, Đức Thế Tôn bảo ngài Di Lặc: 'Mười 

thứ  tâm  nầy,  không  phải  hạng  phàm  ngu,  bất  thiện,  kẻ  nhiều  phiền  não  có 

thể phát được. Mười thứ tâm ấy là gì? 

1- Đối với chúng sanh khởi lòng đại từ, không làm tổn hại. 

2- Đối với chúng sanh khởi lòng đại bi, không làm bức não. 

3- Với chánh pháp của Phật, hết lòng hộ trì, không tiếc thân mạng. 

4- Với chánh pháp sanh lòng thắng nhẫn, không chấp trước. 

5- Tâm điềm tĩnh an vui, không tham sự lợi dưỡng, cung kính, tôn trọng. 

6- Tâm cầu chủng trí của Phật trong tất cả thời không quên lảng. 

7- Đối  với  chúng  sanh  khởi  lòng  tôn  trọng  cung  kính,  không  cho  là  hạ 

liệt. 

8- Không tham trước thế luận, với phần Bồ Đề sanh lòng quyết định. 

9- Tâm thanh tịnh không tạp nhiễm, siêng trồng các căn lành. 

10- Đối với chư Phật, xả ly các tướng, khởi lòng tùy niệm. 

Đây là  mười thứ phát tâm của Bồ Tát, do tâm nầy nên được vãng sanh. 

Nếu  có  kẻ  nào  thành  tựu  một  trong  mười  tâm  trên,  muốn  sanh  về  thế  giới 

Cực  Lạc  mà  không  được  như  nguyện,  đó  là  điều  không  khi  nào  có.'  Đoạn 

kinh trên là nói về dùng tâm lực để vãng sanh. 

Lại nữa, như trong Kinh Đại Bi Tâm Đà La Ni, Đức Quán Thế Âm Bồ 

Tát bạch Phật: 'Bạch Thế Tôn! Nếu chúng sanh nào tụng trì thần chú Đại Bi, 

mà  còn  bị  đọa  vào  ba  đường  ác,  tôi  thề  không  thành  Chánh  Giác.  Tụng  trì 

thần chú Đại Bi, nếu không được sanh về các cõi Phật, tôi thề không thành 

Chánh Giác. Tụng trì thần chú Đại Bi, nếu không được vô lượng Tam Muội 

biện tài, tôi thề không thành chánh giác. Tụng trì thần chú Đại Bi, tất cả sự 

mong cầu trong đời hiện tại, nếu không được như nguyện, thì chú nầy không 

được gọi là Đại Bi Tâm Đà La Ni; duy trừ cầu những việc bất thiện, trừ kẻ 

tâm không chí thành.' Ngoài ra, những kẻ chí tâm trì tụng các chú như: Bạch 

Táng Cái, Chuẩn Đề, Vãng Sanh, đều có thể sanh về Cực Lạc hoặc các Tịnh 

Độ khác. Đây là nói về dùng thần lực để vãng sanh. 

Và, như trong  Kinh Quán Vô  Lượng  Thọ  nói: 'Muốn sanh  về Cực  Lạc, 

phải tu ba thứ phước: 1. Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng thờ sư trưởng, tâm từ bi 

không  giết  hại,  tu  mười  nghiệp  lành.  2.  Thọ  trì  tam  quy,  giữ  kỹ  các  giới, 

không  phạm  oai  nghi.  3.  Phát  lòng  Bồ  Đề,  tin  lý  nhân  quả,  đọc  tụng  kinh 

điển  đại  thừa,  khuyến  tấn  người  tu  hành.  Ba  thứ  phước  nầy  là  chánh  nhân 

tịnh  nghiệp  của  chư  Phật  quá  khứ,  hiện  tại  và  vị  lai.'  Đây  là  nói  về  dùng 

phước lực để vãng sanh. 

Ngoài ra những kẻ cất chùa, xây tháp, tạo tượng, lễ bái tán tụng, giữ gìn 

trai  giới,  đốt  hương,  rải  hoa,  cúng  dường  tràng  phang  bảo  cái,  trai  tăng  bố 

thí,  nếu  hạnh  lành  thuần  thục,  dùng  lòng  tín  nguyện  hồi  hướng,  đều  có  thể 

vãng sanh. Các điều dẫn ra trên đây gọi là chúng hạnh. Nhưng nguyện hạnh 

đã có lớn nhỏ không đồng, lý sự sai biệt, thì việc thấy Phật, nghe pháp, cảm 

thọ y chánh tất cũng có hơn kém khác nhau, đây là chỉ nói phần đại lược. 

Lời phụ:  

Muốn  sanh  về  Cực  Lạc,  hành  giả  có  thể  dùng  một  trong  các  hạnh: 

nguyện  lực, tâm  lực, thần  lực, phước lực  để hồi  hướng, không phải chỉ đặc 

biệt có môn quán tưởng hay trì danh. Tuy nhiên, trong bốn phương pháp ấy, 

người tu phải thật hành cho đến độ công đức tinh thuần, hạnh lành thành tựu 

mới  có  hy  vọng.  Mà  kẻ  dung  thường  thì  nghiệp  chướng  nặng  không  dễ  gì 

đoạn, hạnh lành khó không dễ gì thành, duy có hạnh trì danh nương cầu nơi 

tha lực, là chắc chắn nhất. Cho nên, Ấn Quang Pháp Sư đã nói: 'Hạng phàm 

phu kém cỏi mà được vãng sanh, toàn là nhờ từ lực của Như Lai.' Vậy người 

niệm Phật đời  nay  muốn cho phần  vãng sanh được  đảm bảo,  nên  lấy sự trì 

danh  làm  phần  chánh,  còn  các  công  đức  như:  tụng  kinh,  trì  chú,  bố  thí  và 

những hạnh lành khác, để vào phần trợ, mới là đường lối an toàn. 

Trong ba môn của ngài Thiên Như trình bày, đại khác môn thứ nhất nói 

về Thật Tướng Niệm Phật, hạng trung hạ khó hành trì. Môn thứ ba, thì hạng 

dung  thường,  nhiều  nghiệp  duyên,  cũng  ít  có  hy  vọng,  chỉ  nên  dùng  làm 

phần trợ. Duy phương pháp sự trì danh thuộc môn thứ hai là mọi người đều 

có thể thật hành và có hy vọng thành tựu. Tuy nhiên, vì căn tánh của chúng 

sanh khác nhau, ngài phải nói cho đủ để mọi người tùy sở thích mà lựa chọn. 

Về phần dịch  giả chỉ căn cứ theo phần đông  hạng dung thường đời  nay  mà 

biện minh sự lợi hại thế thôi. 

8. Hỏi: - Tôi nghe Thiện Tài Đồng Tử là bậc viên đốn lợi căn, một đời 

 được chứng quả. Sao Đức Phổ Hiền không khuyên ngài sanh về cõi Hoa 

 Tạng mà lại khuyên sanh về Cực Lạc, là ý thế nào?  

Đáp:- Trong Hoa Nghiêm Sớ có lời hỏi ấy. Sớ bản đã đáp: 'Việc đó hàm 

ẩn  nhiều  lý do:  vì có  nhân duyên,  vì để tâm  niệm được quy  nhứt,  vì không 

lìa cõi Hoa Tạng, vì tức là bản sư.' Hai lý do trước dễ hiểu. Lý do thứ ba là 

trong  thế  giới  Hoa  Tạng  có  vi  trần  cõi  Phật,  miền  Cực  Lạc  cách  đây  mười 

muôn  ức  Phật  độ,  tất  cả  đều  không  ngoài  số  sát  chủng  ấy.  Lý do  thứ  tư  là 

như trong kinh nói: 'Hoặc thấy pháp hội Phật Vô Lượng Thọ, có nhiều vị Bồ 

Tát như Quán Thế Âm vi nhiễu, liền khen ngợi thân dị hóa của Đức Tỳ Lô 

Giá Na. Tỳ Lô Giá Na Như Lai là Giáo Chủ cõi Hoa Tạng, Đức A Di Đà đã 

là  thân  dị  hóa  của  ngài  thì  đâu  có  khác  chi  ngài,  vì  thế  nên  mới  nói  'tức  là 

bản  sư.'  Trong  ấy  lại  nói:  'Phổ  Hiền  Bồ  Tát  vì  Thiện  Tài  và  hải  chúng  kết 

khuyến  về  Cực  Lạc  bởi  ngài  Thiện  Tài  là  bậc  tin  hiểu  viên  thông,  vào  trí 

Văn Thù, tu hạnh Phổ Hiền, phước huệ và sự lý đều xứng hợp pháp giới. Đó 

là bậc đại tâm, tuy đã ngộ thể bản minh, đồng hàng với chư Thánh, nhưng vì 

lực dụng chưa  đầy đủ, không thể  nhập  thế  làm  lợi  ích khắp quần sanh  như 

các Đức Như Lai. Vì thế Phổ Hiền Bồ Tát khuyên ngài, cho đến hải chúng, 

nương về Tịnh Độ, gần gũi Di Đà, không ngoài ý muốn cho tất cả được mau 

chứng quả Phật.' 

9.  Hỏi:-   Trong  môn  chúng  hạnh  nói:  'Nguyện  hạnh  đã  có  lớn  nhỏ 

 không đồng, lý sự sai biệt, thì việc thấy Phật, nghe pháp, cảm thọ y chánh, 

 tất  cũng  có  hơn  kém  khác  nhau;  thế  thì  hai  môn  quán  tưởng  ức  niệm, 

 nhân tu không đồng, sự cảm tướng có khác nhau chăng?  

Đáp:- Việc ấy cố nhiên là phải khác. Vì thế ngài Vĩnh Minh đã bảo: 'Sự 

vãng  sanh  có  chín  phẩm,  không  phải  đồng  một  bậc.  Hoặc  có  kẻ  nương  về 

hóa quốc, thấy ứng thân của Phật; hoặc có vị sanh nơi báo độ, thấy chân thể 

của Như Lai; hoặc có kẻ trải qua nhiều kiếp, mới chứng quả tiểu thừa, hoặc 

có vị vừa sanh một đêm liền siêu lên thượng địa. Nói tóm lại, vì người vãng 

sanh căn hạnh không đồng, có độn căn lợi căn, có định ý tán ý, nên hoa nở 

có  sớm  muộn,  quả  chứng  có  chậm  mau,  thời  hạn  rất  là  cách  biệt.'  Từ  Vân 

Sám Chủ cũng bảo: 'Tuy chia ra chín phẩm nhưng đó chỉ là lược phân; nếu 

tế phân lẽ ưng phải có vô lượng phẩm.' 

10.  Hỏi:-   Cực  Lạc  chỉ  là  cõi  Đồng  Cư,  không  phải  cõi  Thật  Báo,  tại 

 sao lại nói: 'hoặc có vị sanh nơi báo độ, thấy chân thể của Như Lai?'  

Đáp:-  Ông  cho  rằng  có  cõi  Thật  Báo  ở  riêng  ngoài  cõi  Đồng  Cư  hay 

sao? Nên biết ba cõi kia không lìa cõi Đồng Cư mà có, chỉ khác là thân, cảnh 

và  sự  thọ  dụng  không  đồng  nhau  thế  thôi!  Như  trong  kinh  nói:  'Thân  của 

Phật A Di Đà cao sáu mươi muôn ức na-do-tha hằng hà sa do tuần.' Các bậc 

cổ đức bình giải cho đó là thân Thật Báo. Chẳng những thế giới Cực Lạc có 

bốn độ không đồng, mà các cõi khác cũng đều như vậy. Nên ngài Kinh Khê 

nói: 'Ngay cõi Ta Bà nầy có đủ bốn độ. Như đương thời hải hội Hoa Nghiêm 

không lìa Thệ Đa Lâm, mà các bậc đại Thanh Văn vẫn không nghe thấy và 

hay biết.' 

11. Hỏi:-  Nếu cõi Ta Bà có đủ bốn độ, thì chỉ nên ở tại đây mà lần lượt 

 tu hành, cần chi phải cầu sanh Cực Lạc?  

Đáp:-  Cõi  nầy  tuy  đủ  bốn  độ,  nhưng  vì  thuộc  về  Đồng  Cư  Uế  Độ,  nên 

người tu khó trừ nghiệp nhiễm. Muốn thoát ly nhiễm nghiệp, hành giả phải 

cầu sanh về Đồng Cư Tịnh Độ ở Liên Bang. Nên Tứ Minh Tôn Giả nói: 'Cõi 

Ta  Bà  cảnh  duyên  trược  ác  nặng,  người  tu  phải  chứng  đến  vị  thập  tín  mới 

thoát khổ luân. Miền Cực Lạc cảnh duyên thắng diệu nên khi về chín phẩm 

đều  lên  hàng  bất  thối.  Ông  há  không  nghe  trong  Kinh  Pháp  Hoa  nói  có 

những vị thọ giáo với Đại Thông Trí Thắng Như Lai, từ đó đến nay đã trải 

qua số kiếp như bụi nhỏ của vô lượng vô biên cõi Phật mà còn ở nơi địa vị 

Thanh Văn  hay sao?  Ấy đều bởi do  mãi thối chuyển  nên phải trải qua thời 

kiếp lâu xa. Chẳng hạn như ngài Xá Lợi Phất tiền kiếp đã chứng đến lục trụ 

mà còn thối tâm, huống nữa là hạng tu hành lơ láo ư? Nói chung, ở cõi nầy 

vì có  nhiều chướng duyên, nên  người tu dễ bị  lui sụt. Nên tiên đức đã bảo: 

'Số  lượng  Bồ  Tát  mới  phát  tâm  nhiều  như  bông  xoài  trứng  cá,  nhưng  kết 

cuộc còn lại không được bao nhiêu.' 

Nếu kẻ nào biết hướng về Cực Lạc, nhờ thắng duyên bên cõi ấy, dù cho 

hạng phàm  phu thấp thỏi, cũng  lên  ngay  ngôi bất thối. Đây  là  lý do tất yếu 

trong sự cầu sanh, mà các hành nhơn nên suy gẫm kỹ. 

12. Hỏi: - Trong mười phương, cõi đồng cư Tịnh Độ rất nhiều. Nay lại 

 riêng chỉ thế giới Cực Lạc và duy khen cảnh duyên ở cõi ấy thắng diệu, là 

 tại sao?  

Đáp:- Kinh Phật Thuyết A Di Đà nói: 'Chúng sanh ở cõi ấy không có các 

sự khổ, chỉ  hưởng  những điều  vui,  nên  gọi  là Cực  Lạc.' Cảnh duyên ở Cực 

Lạc rất thù thắng, có nhiều sự kiện thuận lợi cho chúng sanh nơi cõi nầy hơn 

các  Tịnh  Độ  khác,  mà  tâm  lượng  của  phàm  phu  trong  tam  giới  không  thể 

thấu hiểu được. Nay xin tạm đem cảnh duyên ở Ta Bà đối chiếu để so sánh 

lược qua:  

Ở cõi  nầy  loài  người bẩm thọ thân  hình  huyết  nhục, có sanh  là có khổ; 

cõi  kia  thì  chúng  hữu  tình  đều  hóa  chất  nơi  hoa  sen,  không  còn  sự  khổ  về 

sanh. Ở cõi nầy thời tiết đổi dời, con người lần lần đi đến cảnh già yếu; cõi 

kia  là  thế  giới  trường  xuân,  không  có  đêm,  ngày,  nóng,  lạnh,  chúng  sanh 

không bị sự khổ suy  già. Ở cõi  nầy con  người thân tứ đại khó điều  hòa, dễ 

sanh nhiều bệnh hoạn; cõi kia thì chúng sanh thể chất kim cương thơm sạch, 

không có sự khổ về yếu đau. Ở cõi nầy con người ít ai sống đến bảy  mươi, 

cơn vô thường  mau chóng; cõi kia thì chúng sanh thọ số đến kiếp lượng vô 

biên, không có sự  khổ  về chết. Ở cõi  nầy  con  người bị sợi dây thân tình ái 

luyến ràng buộc, chịu đau khổ vì nỗi tử biệt sinh ly; nơi cõi kia chúng sanh 

hóa thân nơi hoa sen, không có cha mẹ vợ con, nên không bị khổ về ân tình 

chia cách. Ở cõi nầy ai không có kẻ thương người ghét, nên khi oán thù gặp 

gỡ tất phải chịu nhiều nỗi phiền não gian truân; nơi cõi kia toàn là bậc thiện 

nhơn dắt  dìu  giúp  đỡ  lẫn  nhau, không có  sự khổ  về oan  gia  hội  ngộ. Ở cõi 

nầy  con  người  phần  nhiều  nghèo  khổ  thiếu  kém,  dù  kẻ  giàu  sang  cũng  có 

biết bao ước vọng không thành; nơi cõi kia, sự thọ dụng về ăn, mặc, ở, các 

thứ trân bảo, bao nhiêu điều mong muốn, đều được hóa hiện tự nhiên, chúng 

sanh an vui, không có nổi đau buồn về thất vọng. Ở cõi nầy con người hoặc 

hình thể xấu xa, các căn không đủ; cõi kia chúng sanh đều có 32 tướng tốt, 

thân  kim  cương  xinh  đẹp,  có  ánh  quang  minh.  Ở  cõi  nầy  chúng  sanh  xoay 

vần  trong  nẻo  luân  hồi,  nơi  cõi  kia  bậc  thượng  thiện  đều  chứng  Vô  Sanh 

Pháp Nhẫn. Ở cõi  nầy có  đủ bốn ác thú khổ  não;  nơi cõi kia tên ba ác  đạo 

hãy còn không. Ở cõi nầy nhiều gò nổng hang hố, rừng rậm chông gai, dẫy 

đầy các tướng nhơ ác; nơi cõi kia thì vàng ròng làm đất, cây báu vút trời, lầu 

chói trân châu, hoa đua bốn sắc. Ở cõi nầy thì Song Lâm đã khuất, Long Hoa 

còn  xa;  nơi  cõi  kia,  Di  Đà  Thế  Tôn  hiện  đang  thuyết  pháp.  Ở  cõi  nầy  thì 

Quán  Âm,  Thế  Chí,  luống  mến  danh  lành;  nơi  cõi  kia,  chư  Bồ  Tát thượng 

nhơn  hằng  làm  thắng  hữu.  Ở  cõi  nầy  thì  các  ma  cùng  ngoại  đạo,  làm  não 

loạn  bậc  chánh  tu;  nơi  cõi  kia,  Phật  hóa  tinh  thuần,  ngoại  ma  tuyệt  tích.  Ở 

cõi nầy thì sắc thinh danh lợi, khiến  mê hoặc người tu; nơi cõi kia, y chánh 

sạch  nghiêm,  không  còn  duyên  nhiễm.  Ở  cõi  nầy  thì  ác  thú  muỗi  mòng, 

khiến  hành  nhơn không  yên ổn;  nơi cõi kia, nhạc cây chim  nước,  hằng  nói 

pháp âm. 

So sánh lược qua hai cõi, cảnh duyên hơn kém thật đã cách xa, nếu nói 

cho kỹ thì sự ưu liệt làm sao kể xiết! Tuy nhiên tóm lại phần khái yếu cũng 

không  ngoài  hai  quan  điểm:  một  là  vì  cảnh  Cực  Lạc  thù  thắng,  nên  có  thể 

khích phát lòng mong mến và quy hướng của loài hữu tình; hai là duyên liên 

quốc nhiệm  mầu, nên có thể giúp ích cho người vãng sanh dễ tiến mau trên 

đường  tu  chứng.  Vì  thế,  cõi  Đồng  Cư  Tịnh  Độ  ở  mười  phương  tuy  nhiều, 

song riêng cõi Cực  Lạc có đầy đủ thắng duyên, các  kinh  luận  đều chỉ quy, 

cũng do lẽ đó. 

13. Hỏi:-   Trong mười phương có vô số chư Phật, những chúng sanh 

 hữu  tâm  đều  có  thể  thân  cận.  Nay  lại  riêng  suy  cử  Đức  A  Di  Đà,  là  tại 

 sao?  

Đáp:-  Trong  ấy  có  ba  lý  do:  Vì  Đức  A  Di  Đà  thệ  nguyện  sâu  rộng,  vì 

chúng sanh ở cõi này có nhân duyên lớn với Ngài, và vì sự giáo hóa của hai 

Đức Thế Tôn ở Tây Phương và Đông Độ liên quan nhau. 

Về  nguyên  nhân  thứ  nhứt,  như kinh  Vô  Lượng  Thọ  nói: Đức  A  Di  Đà 

trong  thời  kỳ  tu  nhân,  đã  phát  nhiều  thệ  nguyện  rộng  lớn.  Phần  khái  yếu 

trong các lời nguyện ấy là: 'Khi tôi thành Phật, nếu có chúng sanh nào muốn 

sanh  về  nước  tôi,  siêng  tu  các  căn  lành  và  chí  tâm  xưng  danh  hiệu  tôi  cho 

đến  mười  niệm,  như  kẻ  ấy  không  được  vãng  sanh  thì  tôi  thề  không  thành 

chánh  giác.  Kẻ  nào  đã  sanh  về  nước  tôi  mà  còn  bị  thối  chuyển  và  không 

quyết định được thành Phật, tôi thề không thành chánh giác.' Nên trong Hoa 

Nghiêm  Sớ  nói:  'Phật  A  Di  Đà  có  lời  thề  sâu  nặng  nguyện  tiếp  dẫn  chúng 

sanh ở cõi Ta Bà.' 

Về nguyên nhân thứ hai, khi Phật Thích Ca còn ở đời, chúng sanh nghe 

lời từ huấn, quy hướng về Đức A Di Đà rất nhiều. Từ khi Đức Thế Tôn niết 

bàn về sau, không luận là hàng tăng tục nam nữ, giàu nghèo sanh hèn, kẻ đã 

nghe chánh pháp hay chưa biết gì về Phật Giáo vẫn thường xưng niệm danh 

hiệu  A Di Đà Phật. Dù cho  hạng  hung dữ, kẻ không  lòng tin, khi  gặp cảnh 

nguy khốn tai nạn, hay lúc vui mừng, thán oán, bất giác cũng kêu gọi A Di 

Đà Phật. Cho đến trẻ nhỏ khi chơi đùa vẫn thường nắn hình, vẻ tượng Phật 

A Di Đà; người hát xướng hay đứa hài nhi năm ba tuổi nói năng chưa rành, 

cũng biết  niệm  A Di Đà Phật. Sự không ai khuyến khích  mà  vẫn biết  niệm 

ấy không phải do nhân duyên là gì? Lại như trong kinh Vô Lượng Thọ, Đức 

Thế Tôn đã bảo: 'Nay ta nói kinh nầy khiến cho chúng sanh được thấy Phật 

Vô  Lượng Thọ  và quốc độ của Ngài. Những  kẻ  muốn  bước  lên  đường  giải 

thoát, nên cầu vãng sanh. Pháp môn nầy mọi người đều có thể tu, chớ vì ta 

diệt độ rồi  mà sanh lòng nghi hoặc. Trong đời đương lai, khi tam tạng giáo 

điển đã diệt hết, ta dùng nguyện lực từ bi, duy lưu kinh nầy trụ thế một trăm 

năm.  Những  chúng  sanh  nào  có  duyên  được  gặp,  tùy  ý  mong  cầu  thảy  đều 

đắc  độ.'  Lại  nói:  'Sau  khi  kinh  nầy  diệt  rồi,  Phật  pháp  hoàn  toàn  mất  hẳn 

trong đời, chỉ còn lưu truyền bốn chữ A Di Đà Phật để cứu độ chúng sanh; 

kẻ nào không tin mà hủy báng, sẽ bị đọa vào địa ngục, chịu đủ các sự khổ.' 

Vì lẽ đó, nên ngài Thiên Thai nói: 'Phải biết Đức Phật kia đối với cõi trược 

nầy, có nhân duyên rất lớn.' 

Về nguyên nhân thứ ba, thì các vị tiên giác đều bảo: 'Đức Thích Ca ứng 

sanh  nơi  cõi  uế,  đem  các  duyên:  nhơ  ác,  khổ  não,  vô  thường,  chướng  nạn, 

mà  chiết  phục  chúng  sanh,  khiến  cho  họ  sanh  lòng  nhàm  chán  mà  tu  theo 

chánh đạo. Đức Di Đà hiện thân nơi cõi tịnh, dùng các duyên: trong sạch, an 

vui,  lâu  dài,  không  thối  chuyển  mà  nhiếp  hóa  loài  hữu  tình,  khiến  cho  họ 

khởi  tâm  ưa  mến  mà  trở  lại  nguồn  chân.  Hai  bậc  Thánh  Nhơn  đã  dùng  hai 

môn chiết và nhiếp làm cho chánh giáo lưu hành, nên sự hóa độ có liên quan 

nhau. Lại Đức Bổn Sư ngoài sự chỉ dạy ba thừa để giáo hóa chúng sanh, đặc 

biệt  nói  thêm  môn  Niệm  Phật  để  nhờ  Đức  A  Di  Đà  tiếp  dẫn  những  kẻ  còn 

chưa được độ. Vì thế, trong các kinh đại thừa, Đức Thế Tôn đã ân cần dặn 

bảo, luôn luôn khen ngợi và khuyến khích sự vãng sanh.' 

Ba lý do trên đây đã nói rõ tại sao Đức A Di Đà được riêng suy cử, trong 

số mười phương chư Phật. 

14. Hỏi:-  Về việc duy chỉ cõi Cực Lạc, riêng suy cử Đức A Di Đà, cùng 

 những  ý  nghĩa:  chiết,  nhiếp,  chán,  ưa,  tôi  đã  nghe  lời  diệu  chỉ.  Nhưng 

 thiết  tưởng  chân  tâm  vẫn  bình  đẳng  trong  lành,  nếu  còn  niệm  chán  ưa, 

 tức là còn sự ghét, yêu, lấy, bỏ. Như thế có lỗi hay chăng?  

Đáp:- Ông chưa hiểu sâu về việc trên, nên mới có lời hỏi ấy. Sự chán ưa 

đó không phải là lòng yêu ghét của thế gian, mà chính là đường lối chung để 

chuyển  phàm thành  thánh của  mười phương chư Phật. Nếu không chán bỏ, 

làm sao chuyển phàm; nếu không có ưa lấy, làm sao thành thánh? 

Cho  nên  từ  phàm  phu  đi  đến  thánh  vị,  từ  thánh  vị  đi  đến  Đẳng  Giác, 

khoảng thời gian tăng tiến đó, đều ở trong vòng lấy bỏ chán ưa. Chừng nào 

hành  nhơn đã chứng đến  ngôi cực quả  là  Diệu Giác,  mới không còn sự lấy 

bỏ  chán  ưa,  vào  thể  như  như bình  đẳng.  Vì  thế  tiên  đức  đã  bảo:  'Người  tu 

trước tiên phải có  lấy  bỏ để  đi đến chỗ không  lấy bỏ.  Khi sự  lấy bỏ đã chí 

cực, thì cùng với sự không lấy bỏ vẫn đồng nhau.' Huống chi pháp môn Tịnh 

Độ vốn do Đức Thích Ca và Di Đà kiến lập, một vị khuyến khích cầu sanh, 

một  vị  giữ phần tiếp  dẫn;  nếu  người tu tịnh  nghiệp không có  niệm chán bỏ 

thì làm sao  lìa cõi Ta  Bà, không có tâm  ưa cầu,  làm sao sanh  về Cực  Lạc? 

Sự  sanh  về  Tịnh  Độ  chẳng  qua  là  mượn  thắng  duyên  bên  cõi  ấy  để  mau 

thành quả Bồ Đề, thì việc lấy bỏ chán ưa đã không có công lớn thì thôi, sao 

lại cho là có lỗi? 

15.  Hỏi:-   Thuyết  lấy  bỏ  đã  đúng,  tôi  không  còn  dám  luận  bàn.  Song 

 việc vãng sanh chẳng biết có trái với lý vô sanh hay chăng?  

Đáp:-  Ngài  Thiên  Thai  đã  bảo:  'Người  trí  sốt  sắng  cầu  sanh  Tịnh  Độ, 

song  hiểu  rõ sanh  thể  vốn  không.  Đó  chính  là  lý  sanh  mà  vô  sanh,  và  tâm 

tịnh cõi Phật thanh tịnh. Kẻ ngu bị cái sanh ràng buộc, nghe nói sanh hiểu là 

thật có sanh, nghe nói vô sanh lại nhận lầm rằng không sanh về đâu cả. Đâu 

biết sanh tức là vô sanh và vô sanh há lại ngại gì sanh ư?' Trường Lô Thiền 

sư  nói:  'Cho  sanh  là  thật  có  sanh,  lạc  vào  lỗi  chấp  thường;  cho  vô  sanh  là 

không có sanh, lạc vào lỗi chấp đoạn. Sanh mà không sanh, không sanh mà 

sanh, mới chính thật đệ nhất nghĩa đế.' Thiên Y Thiền Sư cũng bảo: 'sanh thì 

quyết định sanh, song về vẫn thật không về.' Lý thuyết của ba Đại Sư trên, ý 

nghĩa  rất  rõ  ràng;  nay  tôi  xin  đem  hai  chữ  tánh,  tướng  để  giải  thích  rộng 

thêm.  Về  phần  tánh  thì  chân  tâm  mầu  lặng,  thể  nó  vốn  tự  không  sanh.  Về 

phần  tướng  thì  khi  nhân  duyên  hòa  hợp,  trong  chân  tâm  vẫn  huyễn  hiện  ra 

các tướng sanh diệt. Vì tánh hay hiện tướng, nên nói vô sanh tức là sanh. Vì 

tướng do tánh mà hiện, nên gọi sanh tức là vô sanh. Hiểu được nghĩa nầy thì 

sanh về Tịnh Độ, tức là sanh trong thể duy tâm, sanh mà không sanh, lý đâu 

có trái! 

16. Hỏi:-  Thuyết vãng sanh, ý nghĩa đã rõ ràng. Song về việc đó, hàng 

 học giả đời nay, trong ngàn muôn người, mấy ai được thông hiểu? Vì thế 

 họ đều nghi rằng miền Cực Lạc cách đây mười muôn ức cõi, lộ trình đã 

 xa  vợi,  khi  mạng  chung  làm  sao  có  thể  đến  nơi?  Chẳng  biết  Đại  Sư  có 

 phương sách gì để thuyết minh việc ấy chăng?  

Đáp:- Mối nghi ấy thật đã vớ vẫn! Tôi đã nhiều lần nói ngoài tâm không 

độ, ngoài độ không tâm, mà ông còn chưa hiểu sao? Song việc ấy không chi 

khác, chỉ vì nhiều người đã nhận lầm rằng tâm mình thuộc vào phạm vi nhỏ 

hẹp ở trong sắc thân.  Họ đâu  ngờ đó chỉ  là vọng thức,  mà thật ra chân tâm 

của mỗi người rộng rãi vô biên, bao trùm sa giới, đầy khắp thái hư. Cho nên 

mười phương hư không vô tận vô cùng, hằng sa thế giới vô biên vô số, đều 

bị  tâm  lượng  của  ta  bao  trùm  và  đầy  khắp  tất  cả.  Xem  thế  thì  biết  mười 

muôn ức cõi chỉ ở trong tâm ta, kỳ thật  rất gần, có chi  là  xa? Và khi  mạng 

chung được vãng sanh, cũng chỉ sanh ở trong tâm ta, kỳ thật rất dễ, có chi là 

khó? Thập Nghi Luận nói: 'Mười muôn ức cõi là đối với tâm lượng của hạng 

nhục nhãn phàm phu ở trong nẻo luân hồi mà nói đó thôi. Nếu đối với chúng 

sanh tịnh nghiệp thành tựu, thì tâm ở trong định khi lâm chung, chính là tâm 

thọ sanh về Tịnh Độ, vừa động niệm liền được vãng sanh. Vì thế trong Quán 

Kinh  nói:  'cõi  nước  của  Phật  A  Di  Đà  cách  đây  không  xa.'  Lại  nghiệp  lực 

không thể nghĩ bàn, trong niệm liền được sanh về cõi Phật, không cần phải 

lo đường lối xa xôi. Ví như người nằm mơ, thân tuy ở nơi giường mà tâm đi 

khắp  các  nơi  xa  lạ  như  lúc  còn  thức.  Sự  sanh  về  Tịnh  Độ  đại  để  cũng  như 

vậy. 

Các kinh có chỗ  nói trong  khoảng khảy  ngón tay,  liền được  vãng sanh. 

Có  chỗ  nói  khoảng  co  duỗi  cánh  tay,  hoặc  nói  trong  khoảnh  khắc.  Nên  Tự 

Tín Lục đã bảo: 'Trong khoảnh khắc liền vượt qua mười muôn ức cõi, vì tự 

tâm  vốn  nhiệm  mầu.'  Những  điểm  thí  dụ  trên  đại  ý  chỉ  cho:  vì  sanh  trong 

chân tâm rộng lớn của mình, nên rất dễ và rất gần đó thôi. Hãy gác qua việc 

chân tâm rộng, nay tôi chỉ căn cứ nơi tâm lượng phàm phu nhỏ hẹp của ông, 

lập ra một thí dụ cho dễ hiểu: Ví như từ đây sang sứ Tây Thiên Trúc, lộ trình 

trải  qua  nhiều  nước  và  xa  hơn  mười  muôn  dặm.  Có  người  tuy  chưa  đi  đến 

Tây  Thiên,  nhưng  nghe  kẻ  khác  đã  đi  rồi  trở  về  thuật  lại  rành  rẽ,  để  ý  ghi 

nhớ kỹ nơi lòng. Về sau người ấy trong khi ngồi nằm, bỗng động niệm nhớ 

lại  việc  trước,  suy  nghĩ  trải  qua  ngàn  dặm  đến  nước  nào,  muôn  dặm  đến 

nước nào, và kết cuộc đến xứ Thiên Trúc ra làm sao; liền thấy hiện ra cảnh 

giới của  mỗi giai đoạn, lúc nghĩ tới đâu như thấy mình thân hành đến ngay 

nước  đó.  Sự  vãng  sanh  về  Cực  Lạc  cũng  không  ngoài  đạo  lý  ấy,  trong 

khoảng khảy  ngón tay  hoặc trong  một  niệm  liền đi đến, có chi  là khó khăn 

ư? Nếu ông không tu Tịnh Độ mà muốn đến Cực Lạc, cố nhiên là khó; như 

tịnh nghiệp của ông thành tựu thì sự đi đến rất dễ dàng. Chỉ cần quyết tâm là 

sẽ được mãn nguyện, Phật Thánh không khi nào có lời nói dối đâu! 

17.  Hỏi: -  Không  tu  tịnh  nghiệp,  tất  khó  vãng  sanh,  đó  là  điều  chắc 

 chắn. Nhưng tại sao hàng phàm phu nghịch ác khi lâm chung cũng có thể 

 vãng sanh? Điểm ấy tôi còn chưa hiểu và có chỗ nghi ngờ, mong Đại Sư 

 chỉ dạy rành rẽ?  

Đáp:- Trong  Quán  Kinh đã dạy:  'Hạ phẩm hạ sanh  là  như có  người  tạo 

tội  ngũ  nghịch,  thập  ác,  làm  đủ  các  việc  không  lành,  do  vì  ác  nghiệp,  nên 

đáng  lẽ  phải  bị  đọa  vào  ác  đạo,  trải  qua  nhiều  kiếp,  chịu  khổ  vô  cùng! 

Nhưng khi lâm chung, kẻ ấy được gặp thiện tri thức an ủi và thuyết pháp cho 

nghe,  khuyên  phải  nhớ tưởng đến Phật; song đương  nhơn  vì bị sự khổ bức 

bách nên không nhớ tưởng được. Thiện hữu lại bảo: 'Nếu ông không thể nhớ 

Phật, thì  hãy chí tâm  xưng Nam Mô  A Di Đà Phật âm thanh  liên  tiếp  nhau 

cho đủ mười niệm.' Người ngu ác kia vâng lời hết lòng xưng danh, nên trong 

mỗi niệm diệt được tội nặng nơi đường sanh tử trong tám mươi ức kiếp. Khi 

người ấy  niệm Phật, bỗng thấy  hoa sen  vàng chói sáng  như vầng  nhựt  hiện 

ra ở trước, trong khoảng một niệm, đương nhiên liền được sanh về thế giới 

Cực Lạc và kế tiếp đó phải ở trong hoa sen mãn mười hai đại kiếp. Khi hoa 

sen nở ra, kẻ ấy thấy Đức Quán Thế Âm, Đại Thế Chí dùng tiếng đại bi, vì 

mình  nói thật tướng của các pháp  và cách trừ diệt tội chướng. Đương  nhơn 

nghe pháp rồi tự nhiên vui vẻ, phát tâm Vô Thượng Bồ Đề.' 

Đoạn kinh trên chỉ rõ cảnh tướng của bậc hạ phẩm hạ sanh. Mười hai đại 

kiếp  ở  trong  hoa  sen,  tuy  thời  gian  có  lâu  xa,  nhưng  người  vãng  sanh  thấy 

mình ở trong một bầu thế giới riêng biệt, hưởng thọ sự vui như chư thiên nơi 

cung  trời  Đao  Lợi.  Vì  thế  cổ  đức  đã  bảo:  'Trong  hoa  vui  vẻ  như  Đao  Lợi. 

Khác hẳn thai phàm của thế gian.' 

Theo Quán Kinh Sớ, thì người nghịch ác mà được vãng sanh, là do khi 

lâm chung, kẻ ấy chí tâm niệm Phật, nên tội chướng được tiêu trừ. Thế thì ý 

của Sớ Văn cho sự  niệm Phật  là thắng duyên  vãng sanh. Riêng tôi, sau khi 

tham khảo các kinh luận và sớ giải về Tịnh Độ, lại ước kết trong ba nghĩa:  

Điều thứ nhất, hành nhơn chỉ niệm Phật trong thời gian ngắn ngủi mà có 

thể  thắng  nổi  nghiệp  ác  trọn  đời,  là  do  nhờ  tâm  lực  rất  mạnh  mẽ  ý  chí  cực 

quyết  định;  đó  gọi  là  đại  tâm.  Tình  cảnh  ấy  ví  như  người  bị  quân  giặc  vây 

khổn,  đang  lúc  nguy  cấp,  do  liều  chết  không  kể  đến  thân  mạng,  nên  phát 

được sức dũng mãnh cùng cực, xông phá vượt ra khỏi trùng vi. 

Điều thứ hai, kẻ ấy  tuy tạo ác, song  hoặc  hiện đời đã có tu  Tam Muội, 

nên khi lâm chung nghe người nhắc bảo, định lực được dễ thành. Đây cũng 

thuộc  về  hạng  người,  mà  trong  nhà  Phật  gọi  là  thừa  cấp  giới  huởn.  Nếu 

đương nhơn hiện đời không tu Tam Muội, tất đời trước cũng đã có huân tu. 

Hạt  giống  lành  ấy  nay  đã  đến  thời  kỳ  thuần  thục,  nên  khi  lâm  chung  gặp 

thiện  tri  thức  khuyên  bảo,  kẻ  đó  nương  nơi  túc  thiện  nghiệp,  trong  mười 

niệm mà được thành công. 

Điều thứ ba, nếu không phải do công tu trong hiện đời hay nghiệp lành 

về  kiếp  trước,  tất  khi  lâm  chung  kẻ  ấy  đã  niệm  Phật  với  lòng  sám  hối  tha 

thiết cùng cực. Nên ngài Vĩnh Minh nói: 'Vì thể nhân duyên vốn không, nên 

nghiệp thiện ác chẳng định; muốn rõ đường siêu đọa, phải nhìn nơi tâm niệm 

kém  hơn.  Cho  nên  một  lượng  vàng  ròng  thắng  nổi  bông  gòn  trăm  lượng, 

chút lửa le lói đốt tiêu rơm cỏ muôn trùng.' 

Một  trong  ba  nhơn  duyên  trên,  cộng  thêm  công  đức  của  Phật  hiệu, 

nguyện lực của Di Đà, nên khi lâm chung kẻ nghịch ác mới thắng được tội 

khiên, sanh về Cực Lạc. 

18.  Hỏi: -  Sống  trong  đời  ác  năm  trược,  mỗi  người đều có  tội; giả  sử 

 không tạo tội nặng ngũ nghịch, thì cũng vương vào các lỗi khác. Nếu có 

 người  không  sám  hối,  hoặc  sám  hối  mà  tội  chưa  tiêu  diệt  hết,  khi  bình 

 thời và lúc lâm chung đều chí tâm niệm Phật, thì có được vãng sanh hay 

 chăng?  

Đáp:-  Những  kẻ  hành  trì  như  thế  đều  được  vãng  sanh,  do  nhờ  sức  đại 

nguyện không thể nghĩ bàn của Đức A Di Đà. Kinh Na Tiên nói: 'Như đem 

tảng  đá thật to để trên thuyền, do  nhờ sức thuyền  nên đá không bị chìm  và 

được  chuyển  sang  bờ  bên  kia.  Nếu  không  có  thuyền  thì  dù  đem  hạt  cát  để 

xuống  nước, hạt cát ấy cũng  vẫn  bị chìm.' Tảng đá to dụ cho  người  nghiệp 

nặng, hạt cát dụ cho người nghiệp nhẹ, chiếc thuyền dụ cho nguyện lực của 

Phật. Người dù nghiệp nặng bao nhiêu mà biết ăn năn chí tâm niệm Phật thì 

cũng được Phật tiếp dẫn, ví như tảng đá to được thuyền chở qua bờ bên kia. 

Kẻ nghiệp tuy nhẹ mà không niệm Phật, khi mạng chung sẽ tùy nghiệp chịu 

khổ luân hồi, ví như hạt cát bị chìm, bởi không thuyền chuyên chở. Cho nên 

trong nhà Phật có thuyết đới nghiệp vãng sanh, là còn mang nghiệp mà được 

sanh về Tây Phương, chính ý nghĩa đó. Trong Tịnh Độ văn, đoạn nói về bốn 

cõi cũng bảo:  'Người còn đủ  hoặc  nhiễm,  vẫn được sanh  về Đồng Cư  Tịnh 

Độ.' Như Hùng  Tuấn,  Trương Chung Quỳ, và  một  người ở  Phần Châu đều 

lấy nghiệp đồ sát làm nghề sanh sống; khi lâm chung cả ba người kẻ thì thấy 

bầy trâu ồ ạt kéo đến muốn chém, kẻ lại thấy thần nhơn đuổi bầy gà đến mổ 

khắp cả mình và đôi mắt, làm cho máu chảy ướt giường. Nhưng nhờ chí tâm 

niệm  Phật,  nên  cả  ba  đều  thoát  khỏi  nghiệp  nê  lê  (địa  ngục),  được  sanh  về 

Cực Lạc. Sự tích nầy có chép rõ trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục. Những việc 

trên đây không phải bằng chứng của Phật lực là gì? 

Xin đem một thí dụ nữa để nói rõ: Như có người phạm pháp quan đáng 

lẽ phải bị tù ngục, nhưng kẻ ấy biết cầu cứu với vua, nhờ che chở cho để chờ 

lúc  lập công; do  vua tuyên triệu  nên quan  không thể  gia  hình. Đương  nhơn 

nhờ đó mà đi thẳng đến đế kinh, không ai cầm bắt được. Cho nên bộ Tây Tư 

Sao nói: 'Chúng sanh được về Tịnh Độ là do nhờ Đức Thích Ca chỉ đường, 

Phật A Di Đà tiếp dẫn, và chư Phật  mười  phương đều  hộ  niệm. Như người 

qua biển cả, đã được thuyền to, lại nhờ tay lương đạo, thêm vào đó sức gió 

thuận, nên có thể mau đến bờ bên kia. Nếu còn không chịu bước lên thuyền, 

lưu liên nơi miền ác địa, đó là lỗi của ai ư?' 

19. Hỏi:-  Trước đã nói: 'Hàng phàm phu cũng được lên ngôi bất thối.' 

 Theo  thiển  ý,  ngôi  bất  thối  là  để  cho  hạng  người  không  ác  nghiệp.  Nay 

 những kẻ đới nghiệp vãng sanh mà cũng được bất thối ư?  

Đáp:-  Chỉ  được  vãng  sanh  là  đều  lên  hàng  bất  thối  chuyển.  Kinh  nói: 

'Những  kẻ  sanh  về,  đều  trụ  nơi  chánh  định  tụ.'  Lại  nói:  'Ở  cõi  Cực  Lạc, 

chúng sanh nào sanh về đó, đều là bậc A Bệ Bạt Trí.' Thập Nghi Luận nói: 

'Có  năm  nhân duyên khiến cho  người  vãng sanh không thối chuyển:  1- Do 

nguyện  lực  đại  bi  của  Phật  nhiếp  trì.  2-  Ánh  sáng  của  Phật  thường  soi  đến 

thân, nên lòng Bồ Đề của chư thiện nhơn luôn luôn tăng tiến. 3- Chim, nước, 

rừng cây,  gió, âm  nhạc, thường phát  ra tiếng pháp:  khổ, không,  vô thường, 

vô  ngã;  hành  giả  nghe  rồi  sanh  lòng  niệm  Phật,  niệm  Pháp,  niệm  Tăng.  4- 

Chúng sanh được sanh  về Cực  Lạc, thì bạn  lành toàn  là bậc Bồ Tát thượng 

thiện, tuyệt tất cả chướng nạn, ác duyên, lại không ngoại đạo, tà ma, nên tâm 

thường an tịnh. 5- Đã được sanh về cõi ấy, thì thọ lượng vô cùng, đồng với 

Phật  và  Bồ  Tát,  an  nhiên  tu  tập  trải  qua  vô  biên  A  Tăng  Kỳ  kiếp,'  Cổ  đức 

cũng bảo: 'Không nguyện sanh Tịnh Độ thì thôi, có thật nguyện tất đều được 

vãng sanh. Không sanh Tịnh Độ thì thôi, đã vãng sanh tất đều được bất thối 

chuyển.' 

20. Hỏi: - Kẻ một đời tạo ác, khi lâm chung duy niệm Phật, đã được đới 

 nghiệp  vãng  sanh,  lại  còn  không thối  chuyển;  nguyện  lực  của  Đức  A  Di 

 Đà  thâm  diệu,  thật  không  thể  nghĩ  bàn!  Vậy  thì  bây  giờ  tôi  tạo  tác  theo 

 duyên đời, đợi khi sắp chết rồi sẽ niệm Phật có được chăng?  

Đáp:-  Khổ  thay!  Lời  ấy  rất  ngu  muội  sai  lầm,  còn  nguy  hiểm  hơn  thứ 

rượu độc, đã hại mình lại làm hại lây đến hàng tăng ni, người, thiện tín trong 

đời nữa! Sở dĩ hàng phàm phu nghịch ác khi lâm chung biết niệm Phật, là do 

từ trước họ đã có căn lành, phước đức, nhân duyên, nên mới được gặp thiện 

tri thức,  mới khởi  lòng tin tưởng  và phụng hành. Đó  là  việc cầu  may trong 

muôn  một,  đâu  phải  mỗi  người  đều  được  như  thế?  Luận  Quần  Nghi  nói: 

'Trong  đời  có  mười  hạng  người  khi  lâm  chung  không  niệm  Phật  được:  1- 

Không  gặp  bạn  lành,  nên  chẳng  ai  khuyên  niệm.  2-  Nghiệp  khổ  bức  thiết, 

không yên ổn rỗi rảnh để niệm Phật. 3- Trúng phong cứng họng, không thể 

xưng  danh  Phật.  4-  Cuồng  loạn  mất  trí,  không  thể  chú  tâm  tưởng  niệm.  5- 

Thoạt gặp tai nạn nước lửa, mất sự điềm tỉnh chí thành. 6- Bỗng gặp cọp beo 

ác  thú  làm  hại.  7-  Khi  lâm  chung  bị  bạn  ác  phá  hoại  lòng  tin.  8-  Gặp  bạo 

bịnh  hôn  me  bất  tỉnh  mà  qua  đời.  9-  Bị  trúng  thương  thoạt  chết  giữa  quân 

trận. 10- Từ trên cao té xuống mà mạng vong.' 

Mười sự kiện trên đây là những việc thường nghe thấy, không luận tăng, 

tục, nam, nữ, hạng nào cũng có thể bị vướng vào. Đó là do túc nghiệp hoặc 

hiện nghiệp chiêu cảm, nên sự việc bỗng nhiên xảy ra, không còn trốn tránh 

kịp. Ông đã không phải là bậc thánh nhơn chứng túc mạng thông, biết được 

khi lâm chung có nghiệp hay không nghiệp, lại chẳng phải là bậc đủ tha tâm, 

thiên nhãn, biết mình khi mạng chung chết tốt hoặc xấu, mà bình thời không 

niệm Phật, đến khi lâm chung nếu rủi mắc phải một trong mười duyên ác đó, 

thì  sẽ  liệu  ra  sao?  Chừng  ấy  dù  có  Phật  sống  hay  bao  nhiêu  thiện  tri  thức 

đứng vây quanh cũng không làm thế nào cứu được, và thần thức ông sẽ tùy 

theo  nghiệp  đi  vào  chốn  tam  đồ  bát  nạn,  nhiều  kiếp  chịu  khổ,  biết  có  còn 

được nghe danh hiệu của Phật như ngày nay chăng? 

Giả sử ông  không bị  những ác duyên đó,  chỉ  bịnh sơ sài rồi  mãn phần, 

thì  lúc  sắp  chết  bốn  đại  phân  ly,  gân  xương  rút  chuyển,  thân  tâm  đau  đớn 

kinh  hoàng,  như con  đồi  mồi  bị  lột  vảy,  con  cua  rớt  vào  nước  sôi,  làm  sao 

mà  niệm  Phật?  Dù  cho  ông  không  bịnh  mà  chết  một  cách  yên  ổn  nữa,  khi 

lâm chung hoặc e duyên đời chưa dứt, niệm tục còn vương, nỗi tham sống sợ 

chết  làm  cho  tâm  ý  rối  loạn  phân  vân  cũng  không  niệm  Phật  được.  Nếu  là 

người tục, thì lại thêm gia vụ chưa xong xuôi, việc sau chưa sắp đặt, vợ kêu 

con khóc, trăm mối ưu tư cũng không rỗi rảnh để niệm Phật. Chẳng đợi lúc 

lâm  chung,  giả  sử  trước  khi  ông  chưa  chết  mà  có  chút  bịnh  nơi  thân,  phải 

gắng chịu sự  đau khổ, rên rỉ không  yên, tìm  thuốc  hỏi thầy,  nhờ  người cầu 

an sám hối, tạp niệm rối ren, chưa dễ nhiếp tâm niệm Phật. Dù lúc ông chưa 

có bịnh, thì bị tuổi cao sức yếu, đủ sự kém suy, áo não buồn than, chỉ lo sự 

việc trên cái thân già còn chưa xong, chắc chi đã niệm Phật? Ví như lúc ông 

chưa  già,  thân  lực  đang  cường  tráng,  mà  còn  đeo  việc  thế,  chưa  dứt  niệm 

đời, bôn tẩu  đông  tây, âu  lo  đủ  việc, biển  thức  mênh  mang,  làm sao có thể 

niệm Phật? Dù ông được muôn duyên rỗi rảnh, có chí tu hành, nhưng đối với 

tướng thế gian, nếu nhìn không thấu, nắm không vững, dứt không xong, khi 

xúc  đối  với  ngoại  duyên  không  thể  tự  chủ,  tâm  tùy  theo  cảnh  mà  điên  đảo 

làm sao yên chí để niệm Phật? 

Ông  thử  nghĩ  xem,  chỉ  khi  già,  bịnh,  cho  đến  thuở  mạnh  khỏe  an  nhàn 

nếu còn  một  việc đeo đẳng  nơi  lòng, cũng không thể chánh tâm  niệm Phật, 

huống nữa là đợi đến lúc lâm chung ư? Phương chi, ông lại còn nói tạo tác 

theo duyên đời, đó phải chăng là lời si mê, là chỗ dụng tâm rất nên lầm lỗi? 

Vã sự nghiệp thế gian, như giấc mơ, trò huyễn, như bóng bọt, tiếng vang, chỉ 

thoáng  chốc  rồi  không,  nó  có  lợi  ích  chi  thiết  thật  cho  ông  trên  đường  giải 

thoát? Dù cho ông có tạo được chùa chiền qui  mô rộng  lớn,  gây  nên thanh 

thế địa vị cao tôn, kết thân với nhiều kẻ quyền chức sanh giàu, trong tâm tự 

hào  cho  đó  là  đã  thành  công  nơi  đường  tu,  đâu  ngờ  thật  ra  chính  lại  phạm 

nhằm  điều  răn  của  tiên  thánh!  Bởi  cổ  đức  từng  khuyến  giới  rằng:  'Người 

xuất  gia phải chí thú  nơi sự  giải thoát, đừng quá đua theo công  nghiệp  hữu 

vi,  vì  trong  ấy  có  nhiều  lầm  lỗi,  e  cho  thiên  đường  chưa  thấy,  địa  ngục  đã 

trước!  Nếu  việc  sống  chết  chưa  xong,  thì  tất  cả  công  nghiệp  hữu  vi  đều  là 

nguyên nhân của sự khổ. Một  mai nhắm mắt đi rồi, tùy theo nghiệp  mà thọ 

báo, chừng ấy mới hay việc đã làm là trên gông cùm thêm xiềng xích, dưới 

vạc  nóng thêm củi than,  mãnh pháp  y đã mất  nơi thân,  nẻo dị  loại đổi  hình 

muôn kiếp!' 

Qua mấy lời trên, nếu người có chí giải thoát, biết cảm thương thân thế 

của mình, phải nên động lòng rơi lệ! Tổ sư đã tha thiết khuyên răn như thế, 

đâu có hứa cho ông tạo tác duyên đời, rồi đợi khi lâm chung mới niệm Phật 

ư? 

Ông há không thấy Tử Tâm Thiền Sư bảo: 'Trong đời, những người tiền 

của  như  núi,  thê  thiếp  đầy  nhà,  đâu  phải  họ  không  muốn  trẻ  mãi  để  ngày 

đêm hưởng phước báo thế gian? Nhưng vì kiếp sanh có hạn, tháng năm thúc 

dục tuổi già, cái chết há thiên vị kẻ giàu sang, sức nghiệp đâu nể kiêng người 

tài  trí?  Chừng  ấy  tội  hành  nghiệp  cảm,  còn  chi  là  thói  phong  lưu;  kiếp  trả 

đền  vay,  luống  hối cho đời  phóng đảng!  Những  việc  vừa  nói, thế  nhân  hầu 

hết mắt đã từng thấy và tai cũng đã từng nghe. Người đời thường lần lựa chờ 

khi lớn tuổi, việc nhà xong xuôi rồi sẽ niệm Phật, nhưng cái chết đâu có hẹn 

trẻ hay già, và tuy nói như thế, đã mấy ai tuổi cao mà biết lo niệm Phật? Cổ 

nhơn bảo: 'Chớ đợi đến già rồi niệm Phật. Đồng hoang mồ trẻ đã nhiều đây!' 

Lại  nói:  'Con  người  từ  lúc  còn  trẻ,  có  gia  đình  rồi  đến  nuôi  con  cái,  trong 

cuộc sanh sống phải chịu biết bao là nỗi khổ nhọc đắng cay! Khi hơi thở đã 

tàn thì gia đình tiền của, tất cả đều bỏ lại hết, chỉ theo nghiệp mà đi. Nếu là 

con có nghĩa thì nó khóc cho ít tiếng, đốt cho mấy xấp giấy tiền, rước thầy 

tụng cho năm ba bộ kinh, rồi đến ngày lại sắm cơm canh cúng quảy; đó gọi 

là  còn  biết  tưởng  nhớ  đến  mẹ  cha.  Rủi  gặp  con  bất  hiếu,  thì  cha  mẹ  vừa 

nhắm  mắt,  đầu  xương  chưa  lạnh,  nó  đã  lo  tranh  nhà  giành  đất,  cãi  cọ  kiện 

thưa, khi được phần rồi lại phung phí ăn chơi, thậm chí lãng quên ngày cúng 

giổ.  Việc  đời  kết  cuộc  bất  quá  chỉ  như thế,  có  điều  chi  đáng  hẹn  chờ!  Cho 

nên bậc hiểu rộng thấy xa, phải sớm niệm Phật tu hành, con cháu mỗi người 

tự có phước riêng, kẻ làm cha mẹ chỉ lo bổn phận phần nào mà thôi, chớ vì 

nó  suốt  đời  làm  thân  trâu  ngựa!'  Xin  dẫn  thêm  ra  đây  mấy  lời  của  cổ  đức: 

'Cười  thương  kẻ  giàu  sang.  Lo  giàu  thêm  rộn  ràng!  Hủ  gạo  sanh  sâu  mọt. 

Kho tiền đầy ngổn ngang. Ngày cầm cân suy nghĩ. Đêm đốt đuốc tính toan. 

Hình hài trơ lẩn thẩn. Tâm trí rối bàng hoàng. Vô thường khi chợt đến. Biển 

nghiệp sóng mênh mang!' 

Ngài Tử Tâm đã tha thiết nhắc khuyên như thế, đâu có hứa cho ông tạo 

tác duyên đời rồi đợi đến khi lâm chung mới niệm Phật ư? 

Cho  nên  ông  phải  xét  nghĩ  kiếp  người  mong  manh  ngắn  ngủi,  như  lửa 

nhán thân đá, như chớp giật lưng trời, mới còn đó đã mất đi, có chi là trường 

cửu? Phải nhận định cho chắc, rồi thừa lúc chưa già chưa bịnh, gác qua thế 

sự, rủ sạch thân tâm, được một ngày quang âm lo một ngày niệm Phật, được 

một khắc rỗi rảnh tu một khắc công phu, đến lúc lâm chung mọi việc đã an 

bài, trời tây cũng sẵn mở lối đường quang đãng! Bằng chẳng thế khi duyên 

nghiệp đáo đầu, chừng ấy ăn năn đã muộn! Nên suy nghĩ kỹ! 

21. Hỏi:-  Lời ngu giả đã thành lỗi lầm, dù có dong xe bốn ngựa cũng 

 không  thể  vớt  lại  kịp!  Nghe  qua  mấy  điều  Đại  Sư  chỉ  dạy,  ai  lại  chẳng 

 lạnh lòng! Hiềm vì nổi lòng người tuy dễ tinh tiến song cũng dễ thối lui, 

 khi  nghe  lời  khuyên  nhắc  thì  dõng  mãnh  siêng  năng,  lúc  gặp  việc  chi 

 chướng  ngại  lại  giãi  đãi  thối  lui  ngả  theo  hướng  khác.  Phần  đông  đều 

 bảo: kết quả của sự niệm Phật có lẽ đợi sau khi chết rồi; còn hiện tại chỉ 

 thấy nhọc nhằn mà không lợi ích chi thiết thật cả. Phải chăng đó cũng là 

 duyên cớ thích đáng trong sự thối tâm biếng trễ của người tu?  

Đáp:- Chỗ thấy của ông chưa được rộng. Trong kinh nói: Người nào chí 

tâm thọ trì danh hiệu Phật, hiện đời sẽ được mười điều thắng lợi:  

1- Ngày đêm thường được tất cả chư thiên, đại lực thần tướng và hằng sa 

quyến thuộc ẩn hình ủng hộ. 

2- Thường được hai mươi lăm vị Đại Bồ Tát như Đức Quán Thế Âm và 

tất cả Bồ Tát theo thủ hộ bên mình. 

3- Hằng được chư Phật ngày đêm hộ niệm; Đức A Di Đà thường phóng 

ánh sáng nhiếp thọ người ấy. 

4- Tất cả ác quỷ như Dạ Xoa, La Sát đều không thể làm hại. Tất cả rồng 

độc, rắn độc và thuốc độc đều không thể xâm phạm. 

5-  Không  bị  những  tai  nạn  như:  nước  trôi,  lửa  cháy,  giặc  oán,  đao  tên, 

gông xiềng, tù ngục, hoạch tử. 

6-  Những  nghiệp  ác  về  trước  lần  lượt  tiêu  diệt.  Những  oan  mạng  bị 

đương  nhơn  giết,  nhờ  công  đức  niệm  Phật,  đều  được  giải  thoát,  không  còn 

theo báo phục. 

7-  Đêm  nằm  nghỉ  yên  ổn,  hoặc  mơ  thấy  điềm  lành  hay  thấy  sắc  thân 

thắng diệu của Phật A Di Đà. 

8- Tâm thường an vui, nhan sắc sáng nhuận khí lực đầy đủ, việc làm có 

kết quả tốt đẹp. 

9- Thường được mọi người kính trọng giúp đỡ, hoặc hoan hỷ lễ bái cũng 

như kỉnh Phật. 

10-  Khi  lâm  chung  tâm  không  sợ  hãi,  chánh  niệm  hiện  ra,  được  thấy 

Phật A Di Đà và các Thánh Chúng tay bưng đài vàng tiếp dẫn vãng sanh về 

Cực Lạc, cùng tận kiếp vị lai hưởng thọ sự vui nhiệm mầu. 

Mười điều lợi ích như trên chính do kim khẩu nói ra, mà kinh văn đã ghi 

chép lại. Niệm Phật đã có lợi ích trong hiện tại và tương lai như vậy, thì đó 

chính là pháp khẩn yếu trong các môn thế và xuất thế gian. Cho nên người tu 

chỉ gắng tinh tấn, đừng mang tâm niệm hoài nghi. 

22. Hỏi:-  Về môn niệm Phật, nhờ ơn nhiều phen chỉ dạy, nên các mối 

 nghi  đã  tiêu  tan,  và  lòng  chánh  tín  cũng  đã  khai  phát.  Nhưng  trước  đã 

 nói:  'Gác  qua  thế  sự,  rủ  sạch  thân  tâm,'  mà  người  đời  hoàn  cảnh  đều 

 khác nhau; kẻ được rảnh rỗi thuận duyên thì có thể tuân hành, người bị 

 trăm việc buộc ràng phải làm sao để tu tập?  

Đáp:- Nếu người tu biết thống cảm cảnh vô thường và thiết tha vì sự giải 

thoát, thì dù gặp duyên thuận nghịch khổ vui, động tịnh gấp huởn, hoặc khi 

tiếp  tân  đãi  khách,  lo  việc  công  tư,  đối  xử  muôn  duyên,  ứng  thù  tám  mặt, 

cũng  không  ngại  gì  đến  sự  niệm  Phật.  Cổ  nhơn  đã  bảo:  'Non  cao  khó  đón 

đường mây bạc. Trúc rậm khôn ngăn ngọn suốt trong!' Lại nói: 'Mai lại A Di 

Đà. Chiều cũng A Di Đà. Dù gấp như tên bắn. Không rời A Di Đà.' Cho nên 

muôn cảnh vẫn nhàn, tự mình náo động, nếu người thiết thật cầu về Cực Lạc 

và biết cách dụng tâm, thì không có duyên nào làm trở ngại được sự tu niệm 

cả. 

Tuy  nhiên,  những  kẻ  năng  lực  kém  yếu,  việc  đời  bận  nhiều,  phải  nên 

trong gấp cố tìm chút thời giờ rảnh, trong động gắng giữ niệm lắng yên, rồi 

tùy  sức  niệm  Phật  hoặc  nhiều  hoặc  ít.  Mỗi  ngày  nên  định  khóa  hoặc  ba 

muôn  hay  một  muôn  câu,  ba  ngàn  hay  một  ngàn  câu,  và  giữ  mực  thường 

hằng,  đừng  cho  gián  đoạn.  Nếu  vị  nào  duyên  sự  quá  nhiều,  ít  có  giây  phút 

rỗi rảnh, thì mỗi buổi sớm  mai tu theo pháp Thập Niệm Hồi Hướng, cứ giữ 

như thế suốt đời, cũng được nhờ ơn tiếp dẫn. Người có thì  giờ hay phương 

tiện,  ngoài thời  niệm Phật,  hoặc trì chú tụng kinh,  hoặc sám  hối bố thí, tùy 

phần tùy lực mà tu các phước lành, dù có mảy may công đức, cũng đem hồi 

hướng Tây Phương. Dụng công như thế, chẳng những quyết định được vãng 

sanh mà cũng sẽ tăng cao thêm phẩm vị. 

23. Hỏi: - từ trước đến nay, kẻ hậu tiến nầy chỉ nghe nói nhiều về niệm 

 Phật mà chưa hiểu rõ phương châm; và pháp Thập Niệm Hồi Hướng thế 

 nào, riêng lòng cũng chưa được tường tất. Xin nhờ Đại Sư chỉ thị?  

Đáp:- Niệm Phật là duyên tưởng theo ba mươi hai tướng, buộc tâm vào 

định,  làm sao cho khi  mở  mắt  hay  nhắm  mắt thường được thấy Phật. Hoặc 

phương pháp nữa là chuyên xưng danh hiệu, chấp trì không tán loạn, cứ bền 

giữ  như  thế,  trong  đời  nầy  cũng  được  thấy  Phật.  Hiện  nay,  tôi  thấy  phần 

đông  người tu  Tịnh Độ đều  lấy pháp Trì  Danh  làm  thắng.  Phép  xưng danh 

cần phải lắng lòng không cho tán loạn, mỗi niệm nối tiếp nhau, buộc tâm nơi 

hiệu  Phật.  Khi  miệng  niệm  Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật,  tâm  phải  soi  theo  mỗi 

câu mỗi chữ cho rành rẽ rõ ràng. Khi xưng danh hiệu Phật, không luận ít hay 

nhiều, đều phải một lòng một ý tâm tâm nối nhau. Niệm như thế, mới có thể 

mỗi câu diệt được tội nặng nơi đường sanh tử trong tám mươi ức kiếp. Nếu 

chẳng vậy thì tội chướng khó tiêu trừ. 

Còn về pháp Thập Niệm, thì mỗi buổi sớm  mai hành giả phải quì trước 

bàn Phật, hoặc chấp tay đứng ngay thẳng hướng về phương Tây, niệm Phật 

liên tiếp, luôn một hơi, cứ mỗi hơi kể một niệm, mười hơi là mười niệm. Khi 

niệm không  hạn số câu  ít  hay  nhiều, chỉ tùy  theo  hơi dài  ngắn, chuyên chú 

niệm luôn cho hết hơi mới thôi. Nên giữ tiếng niệm Phật cho rành rẽ, không 

thấp không cao, không gấp không huởn, niệm mười hơi liên tiếp, chớ để tâm 

ý tán loạn. Đây là pháp mượn hơi nhiếp tâm, quí ở nơi chuyên nhứt, và phải 

giữ như thế trọn đời, không được một ngày tạm bỏ. 

Về  phần  hồi  hướng  là  sau  khi  niệm  xong,  dùng  tâm  chí  thành  nguyện 

rằng:  'Con  là  (pháp danh), phát  lòng  Bồ Đề,  một  lòng quy  mạng  Đức  A Di 

Đà,  nguyện  về  Cực  Lạc.  Xưa  Phật  lập  thệ:  'Nếu  chúng  sanh  nào  muốn  về 

nước ta, hết  lòng  xưng danh, cho đến  mười  niệm,  như không được sanh, ta 

không  thành  Phật.'  Con  nguyện  nương  nhờ,  từ  lực  của  Phật,  tội  diệt  phước 

sanh. Con nguyện lâm chung, biết ngày giờ trước, dứt trừ chướng ngại, Phật 

cùng Thánh Chúng, tiếp dẫn vãng sanh, mau ngộ Phật Thừa, độ khắp muôn 

loại.' 

Môn  Thập  Niệm  Hồi  Hướng  trên  đây  là  phương  pháp  rất  thiết  yếu  của 

tiên  đức  đã  chỉ  dạy.  Môn  nầy  rất  được  thạnh  truyền  và  có  lợi  ích  cho  đời, 

người niệm Phật nên tuân hành. 

24. Hỏi:-  Đối với người ở  trong lưới tục,  cổ đức đã tùy lượng mà chỉ 

 dạy phương pháp rất cặn kẻ rõ ràng. Nhưng với chúng tôi là hạng người 

 thế ngoại, lại phải làm sao để dụng công?  

Đáp:-  Trước tôi đã  nói  pháp tu có  nhiều  loại tổng  nhiếp thành ba  môn. 

Trong ba môn ấy, mỗi người tùy ý mình lựa chọn hoặc chuyên tu hay kiêm 

tu, chỉ yếu tâm chân thiết và giữ cho bền lâu, tự sẽ có kết quả. 

25. Hỏi:-  Phương tu viên quán, pháp niệm duy tâm, dường như hành 

 môn  của  bậc  thượng  khí.  Còn  mười  nguyện  trong  kinh  Hoa  Nghiêm, 

 mười tâm trong kinh Bảo Tích, cũng là dụng công của hạng lợi căn. Nếu 

 như căn khí không xứng hợp, e cho công hạnh khó thành! Nay tôi tự xét 

 căn tánh và sở thích của mình, thì chỉ nên chuyên trì danh hiệu, nếu rảnh 

 thì thêm lễ Phật sám hối mà thôi. Ý Đại Sư như thế nào?  

Đáp:- Lành thay! Ông biết tự lượng đó! Xét qua lời ông nói thật rất hợp 

với thuyết chuyên tu vô gián của Thiện Đạo Đại Sư. Thuyết ấy đại khái như 

sau:  

Chuyên  tu  là  do  chúng  sanh  phần  nhiều  chướng  nặng,  tâm  tưởng  thô 

phù, ý thức rối loạn, mà quán cảnh lại quá tinh tế, nên công hạnh khó thành. 

Do đó nên đấng đại thánh xót thương, bảo chuyên xưng ngay danh hiệu; vì 

xưng danh rất dễ, nếu giữ mỗi niệm tương tục, liền được vãng sanh. Kẻ nào 

suốt đời hành trì như thế, thì mười tu mười người về, trăm tu trăm người về. 

Bởi tại sao? Vì không tạp duyên nên dễ được chánh niệm. Vì cùng với bản 

nguyện của Phật hợp  nhau. Vì không trái giáo pháp. Vì thuận theo  lời Phật 

dạy.  Nếu  bỏ  chuyên  tu  mà  hành  theo  tạp  hạnh  để  cầu  sanh  thì  trong  trăm 

ngàn  người chỉ  hy  vọng được ba bốn.  Sở  dĩ  như thế,  vì bởi tạp duyên  loạn 

động làm mất chánh niệm. Vì trái bản nguyện của Phật. Vì trái giáo pháp. Vì 

không thuận theo lời Phật dạy. Vì sự hệ niệm không nối tiếp nhau. Vì không 

tương tục để báo ân Phật. Vì tuy có hạnh lành mà tương ưng với danh lợi. Vì 

ưa theo tạp duyên mà làm chướng sự sanh Tịnh Độ cho mình và người. 

Vô gián tu là thân chuyên lễ Phật A Di Đà, không lễ vị thánh nào khác; 

miệng  chuyên  xưng  danh  Phật  A  Di  Đà,  không  trì  tụng  các  kinh  và  xưng 

danh  hiệu  khác;  ý  chuyên  tưởng  Phật  A  Di  Đà,  không  xen  tạp  các  tưởng 

niệm khác. Lại khi những nghiệp tham, sân, si, nổi lên làm cho công tu gián 

đoạn,  phải  tùy  phạm  tùy  sám  hối,  đừng  để  qua  cách  ngày,  cách  đêm,  cách 

giờ. Phải làm sao giữ một niệm thanh tịnh, không xen tạp, không hở dứt, đó 

mới thật là vô gián tu. 

Trên đây là pháp chuyên tu vô gián của Thiện Đạo Đại Sư. Theo Thiên 

Trúc Truyện, Đại Sư là hóa thân của Phật A Di Đà. Chỗ lập thuyết của ngài, 

điểm  chính  yếu  là  ở  nơi  niệm  niệm  tương  tục.  Cô  Sơn  Hòa  Thượng  cũng 

bảo: 'Chẳng nên xưng danh tán loạn, phát nguyện lơ là.' Và Vĩnh Minh Đại 

Sư  cũng  dạy:  'Phải  một  lòng  quy  mạng,  trọn  kiếp  tinh  tu  khi  ngồi  nằm 

thường  hướng  về  Tây.  Lúc  lễ  bái,  niệm  Phật,  phát  nguyện,  phải  khẩn  thiết 

chí thành, không xen lẫn tạp niệm, trạng như người sắp bị hình lục, như kẻ 

đang  ở  lao  tù,  như  người  gặp  giặc  oán  rượt  theo,  như bị  nạn  nước  lửa  bức 

bách, một lòng cầu cứu, nguyện thoát khổ luân, mau chứng vô sanh, để nối 

ngôi  Tam  Bảo,  đền  đáp  bốn  ân,  độ  loài  hàm  thức.  Chí  thành  như  thế,  tất 

công  phu  không  uổng.  Trái  lại,  nếu  lời  và  hạnh  không  hợp  nhau,  lòng  tin 

không vững chắc, niệm lực thường gián đoạn không tương tục, đem sự biếng 

trễ ấy để mong vãng sanh, thì e cho khi lâm chung khó gặp bạn lành, bị sức 

nghiệp lôi kéo, sự đau khổ ép bức mà không thành chánh niệm. Vì sao? Bởi 

việc  hiện  tại  là  nhân,  lúc  lâm  chung  là  quả;  nhân  phải  cho  thật,  quả  mới 

không  hư,  như  âm  thanh  lớn  thì  tiếng  vang  dội  rền  xa,  và  hình  ngay  bóng 

mới thẳng vậy.' 

26.  Hỏi:-   Tu  làm  sao  cho  mỗi  niệm  nối  nhau,  thật  ra  tôi  vẫn  muốn 

 được như thế. Song chỉ hiềm định lực chưa thành, niệm đầu không chủ, 

 hoặc tri giác cũ khó quên, hoặc tư tưởng vọng nổi dậy, hoặc xúc đối cảnh 

 duyên tự kềm giữ không vững, hoặc tâm tình rối loạn cố ngăn dẹp chẳng 

 kham. Cứ ngồi vào lần chuỗi một lúc, là tâm niệm đã chạy hết đông sang 

 tây, bất giác nó đã đi xa cách mấy ngàn muôn dặm hồi nào, cũng không 

 tự hay biết. Có khi phải bận lo một việc chi, thì luôn trong năm mười ngày 

 hoặc  đến  cả  tháng,  tâm  trí  vẫn  vướng  vít  chưa  quên,  chỉ  dẹp  trừ  nó  còn 

 chưa xong, nói gì đến việc gián đoạn! Điều nầy thốt ra thật đáng hổ thẹn, 

 song nghĩ lại cũng đáng thương tâm! không biết có cách gì đối trị chăng, 

 xin nhờ Đại Sư chỉ bảo?  

Đáp:- Đó là căn bịnh chung của hầu hết người tu. Trong lúc ấy nếu ông 

không thống thiết tự trách răn, thì khó mà thành tựu pháp chuyên tu vô gián. 

Tôi  nghe  người  xưa  có  ba  điều  thống  thiết  tự  trách  răn,  nay  vì  ông  tỏ  bày, 

nên ghi nhớ cho kỹ:  

Điều  thứ nhất  là phải  nghĩ đến sự báo ân.  Người tu có  những ân trọng. 

Hãy  tạm  gác  qua  ân  Phật  ân  thầy,  như  ông  là  phận  xuất  gia,  công  ơn  sanh 

dưỡng của cha mẹ há chẳng phải là sâu nặng ư? Ông đã lìa tục xuất gia, vì đi 

học  đạo  nên  phải  xa  cách  quê  quán  nhiều  năm,  cha  mẹ  nhọc  nhằn  cực  khổ 

ông  cũng  không  biết,  khi  già  yếu  đau  bịnh  lại  cũng  không  hay  mà  săn  sóc 

thuốc thang. Đến lúc cha mẹ mãn phần, ông không biết, hoặc có được tin gì 

về cũng đã trễ muộn. Khi ông còn nhỏ, có khi cha mẹ vì nuôi nấng thương lo 

cho con mà gây ra nhiều tội nghiệp, lúc chết rồi hoặc bị đọa vào nẻo khổ, hy 

vọng ông cứu độ, như khát chờ uống, như hạn trông  mưa. Nếu ông tu hành 

lơ láo tất tịnh nghiệp không thành; đã không thành thì tự cứu chưa xong, làm 

sao  cứu  được  cha  mẹ?  Đối  với  song  thân  ông  đã  lỗi  phần  phụng  dưỡng  về 

thể chất, mà còn không cứu độ được phần hương linh, tức là phụ nghĩa quên 

ân,  là  người  đại  bất  hiếu.  Kinh  nói:  'Phạm  tội  bất  hiếu,  sẽ  bị  đọa  vào  địa 

ngục.'  Thế  thì  tâm  niệm  gián  đoạn  không  chuyên  tu,  chính  là  nghiệp  địa 

ngục vậy. 

Lại  ông  không  dệt  mà  mặc,  không  cày  mà  ăn.  Phòng,  nhà,  chăn,  gối, 

cơm áo, thuốc thang đều do đàn việt cúng dâng. Tổ sư từng răn dạy: 'Hàng 

thiện tín vì sùng kính Tam Bảo đã chia cắt bớt phần ăn của gia đình đem đến 

cúng  dường.  Nếu  người  tu  đạo  hạnh  không  tròn,  thì  dù  là  tấc  vải  hạt  cơm, 

kiếp sau cũng phải đền trả. Muốn báo ân đàn việt ông phải lo chuyên tu tịnh 

nghiệp  để  độ  mình  độ  người.  Nếu  ông  sanh  một  niệm  gián  đoạn  không 

chuyên. Tất đã có phần trong kiếp luân hồi vay trả. Và tâm niệm ấy chính là 

nghiệp hạ tiện hoặc súc sanh vậy. 

Điều thứ hai là phải có chí quyết định. Người tu hành phải kiên quyết để 

đi đến kết quả. Ông một đời tham thiền đã chẳng ngộ thiền, khi học giáo lại 

không tinh về giáo. Cho đến ngày nay tâm địa chưa lắng yên, niệm đầu còn 

sôi  nổi,  khi  thì  muốn  làm  thi,  lúc  lại  thích  tả  tự,  khi  thì  thuyết  giáo,  lúc  lại 

đàm  thiền,  ý chí  ly tán đi  ba bốn  nẻo. Tổ sư đã bảo:  'Tâm  niệm còn  vướng 

mắc,  đó  là  nghiệp  luân  hồi.  Tình  tưởng  vừa  sanh  ra,  muôn  kiếp  bị  ràng 

buộc.' Sở dĩ ông chưa được chánh niệm, là do vì còn tình tưởng phân vân, và 

tình tưởng còn phân  vân cũng  bởi chí không quyết định. Cho  nên  người tu 

mà ý chí không nhất quyết, đó chính là đầu mối của sự sa đọa tam đồ vậy. 

Lại nếu người tu ý chí không quyết định, thì không thể gìn giữ giới căn. 

Do ý niệm phân vân nên không thể thâu nhiếp thân và khẩu. Kinh nói: 'Thà 

lấy  nước đồng sôi rót vào  miệng,  nguyện  không để  miệng phá  giới  nầy thọ 

các thức ăn uống của tín tâm đàn việt. Thà dùng lưới sắt nóng quấn thân thể 

mình, nguyện không để thân phá giới nầy thọ những y phục của tín tâm đàn 

việt.' Phương chi, do các giới không trang nghiêm, nên tâm càng vọng động; 

nhân  sự  vọng  động  ấy  mà  phần  chuyên  tu  bị  gián  đoạn.  Thế  thì  một  niệm 

gián đoạn, đâu chỉ là nghiệp nhân của lưới sắt nóng và nước đồng sôi ư? 

Và nếu người tu ý chí không quyết định, tất không nhận rõ tướng đời giả 

huyễn,  dễ  chạy  theo  danh  lợi  hư phù.  Khi  danh  lợi  thuộc  về  mình  thì  sanh 

lòng  mê đắm, danh  lợi thuộc kẻ khác  lại sanh  lòng  ganh  ghét  hơn  thua. Cổ 

đức bảo:  'Tham  đắm  danh  lợi đi  về  nẻo súc đường quỉ, buông  lòng thương 

ghét  đồng  vào  hầm  lửa  vạc  dầu!'  Thế  thì  một  niệm  gián  đoạn  chính  là  ngạ 

quỉ, hầm lửa vậy. 

Điều thứ ba là cầu sự ứng nghiệm. Người đã tu tịnh nghiệp, nên cố gắng 

làm  sao  cho  có  sự  ứng  nghiệm.  Kiếp  người  mong  manh,  vô  thường  chẳng 

hẹn. Như ông nay tóc đã điểm bạc, da đượm nét nhăn, tướng suy tàn hiện rõ, 

kỳ lâm chung phỏng còn được mấy ngày? Vậy ông phải cố gắng chuyên tu, 

làm  sao  cho  có  triệu  chứng  vãng  sanh  chắc  chắn.  Như  khi  xưa,  Huệ  Viễn 

Pháp Sư ở Lô Sơn, ba phen thấy Phật xoa đầu. Lại như Hoài Cảm Pháp Sư 

chí  thành  xưng  danh  hiệu  Phật,  liền  thấy  Đức  A  Di  Đà  phóng  ánh  quang 

minh,  hiện  ra tướng  hảo. Và  như Thiếu  Khang Pháp  Sư  khi  niệm Phật  một 

câu, đại chúng liền thấy một vị Phật từ nơi miệng bay ra, cho đến trăm ngàn 

câu cũng như thế, tợ hồ các hạt chuỗi nối tiếp nhau. Những sự ứng nghiệm 

như thế có đến muôn ngàn. Nếu tâm ông không gián đoạn, thì thấy Phật rất 

dễ;  như còn  gián đoạn, tất khó thấy Phật.  Đã không thấy Phật thì cùng  với 

Phật  vô  duyên.  Và  đã  vô  duyên  quyết  khó  sanh  Tịnh  Độ.  Khi  không  được 

sanh về Tịnh Độ tất sớm muộn gì cũng bị đọa vào ác đạo. Thế thì một niệm 

gián đoạn chính là nghiệp tam đồ vậy. Phải nên răn dè và suy nghĩ kỹ! 

Ba điều cảnh sách trên, người tu tịnh nghiệp phải ghi nhớ suy nghĩ rồi tự 

trách răn một cách thống thiết, làm sao cho tâm không rời Phật, Phật chẳng 

rời tâm, đạo cảm ứng giao thông, hiện đời được thấy Phật. Đã thấy Đức Phật 

ở  Cực  Lạc,  tức  thấy  chư  Phật  khắp  mười  phương,  và  thấy  chư  Phật  mười 

phương, tức thấy vị Phật thiên chân của tự tánh. Khi thấy được Phật tự tánh, 

thì  sự  đại  dụng  sẽ  hiện  tiền.  Chừng  ấy  mới  theo  lòng  bi  nguyện,  độ  khắp 

quần sanh. Đó gọi là Tịnh Độ Thiền mà cũng là Thiền Tịnh Độ vậy. Thế thì 

ý của ngài Vĩnh Minh nói: 'Có Thiền có Tịnh Độ, dường như cọp mọc sừng, 

đời nay làm thầy người, đời sau làm Phật Tổ.' há chẳng là ứng nghiệm trong 

giai đoạn nầy ư? Phải nên cố gắng! 

Thiền  giả  nghe  xong  vừa  kinh  ngạc  vừa  mừng  rỡ,  lặng  lẽ  giây  lây, 

dường  như  tìm  được  vật  chi  đã  mất.  Thiên  Như  lão  nhơn  lại  bảo:  'Thiền 

cùng  Tịnh  Độ  vẫn  không  hai,  nếu  liễu  thì  liễu  cả,  mê  cũng  đồng  mê,  bởi 

ngoài  tâm  không  pháp,  ngoài  pháp  không  tâm,  đừng  nên  lầm  nhận!'  Thiền 

thượng  nhơn  liền đảnh  lễ  mà thưa  rằng:  'Tôi  rất  may  mắn được  nhờ ơn chỉ 

bảo, nay đã biết đường về!' rồi từ tạ mà lui. 

Lời phụ:  

'Thiền cùng  Tịnh Độ  vẫn không  hai,  nếu liễu thì  liễu cả,  mê cũng đồng 

mê.' Lời của Thiên Như Đại Sư quả thật xác đáng. Bởi chân tâm bao hằng sa 

muôn pháp,  hàm  vô biên quốc độ,  nơi Thiền  gọi  là  Bản  Lai Diện Mục,  nơi 

Tịnh  gọi  là  Tự  Tánh  Di  Đà.  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:  'Mười  phương  hư 

không  sanh  trong  tâm  ông  như  áng  mây  nổi  điểm  giữa  trời  xanh  rộng  lớn 

bao la, huống chi vô lượng thế giới ở trong hư không ư?' Cổ đức cũng bảo: 

'Hằng sa pháp ấy  Bồ Đề Đạo,  nghĩ đến  Bồ Đề cách  vạn tầm!'  Vì chân tâm 

bao hàm muôn tượng nên nếu người tu Thiền mà hiểu Thiền bằng lý không 

không,  rồi  bác  chẳng  có  Cực  Lạc,  bác  sự  cầu  sanh,  tất  chưa  phải  là  người 

hiểu Thiền. Sở dĩ ngài Thiên Như nhiều phen cặn kẽ chỉ bày là để phá mối 

chấp không đó. Về phần thể, chân tâm sáng lạng bao hàm vô biên thế giới, 

gọi  là  Thiền  Tịnh  Độ  và  vô  lượng  thế  giới  ảnh  hiện  trong  chân  tâm,  tất  cả 

đều tịch tịnh như huyễn, gọi là Tịnh Độ Thiền. Về phần dụng, hành giả khi 

đã ngộ tánh bản lai, rồi khởi lên bi nguyện tu những hạnh trang nghiêm cõi 

Phật, thành tựu chúng sanh, gọi là Thiền Tịnh Độ và nếu dùng môn Tịnh Độ 

để nhiếp hóa hữu tình trở về chân tánh, gọi là Tịnh Độ Thiền. 

Tóm  lại,  Thiền  tức  Tịnh  Độ,  Tịnh  Độ  tức  là  Thiền.  Nếu  bác  Tịnh  Độ 

chính  là chưa  hiểu  rõ Thiền,  và bác Thiền cũng chẳng suốt thông  Tịnh  Độ. 

Liễu thì liễu cả, mê cũng đồng mê, bởi do lý đó. 

Đề Bạt  

Tức tâm là độ lý không ngoa  

Tịnh khác Thiền đâu vẫn một nhà  

Phước kết trang nghiêm phần sắc tướng  

Huệ tuôn vô ngại cõi hằng sa  

Trời Tây sáng lạ màu vi diệu  

Nguyện Phật thâm sâu đức hải hà  

Ngoảnh lại đường tu ai sớm tỉnh? 

Nỗi thương ác đạo mãi vào ra! 

Tây Trai Lão Nhơn  

Thiên Như Đại Sư  

Tịnh Độ Hoặc Vấn  





---o0o--- 

HẾT 





Document Outline


	Tịnh Độ Hoặc Vấn

	Đời Nguyên

	Triền non thanh tuyền buông cầm ca

	Lưu tuyền quanh co triền non xanh




cover_image.jpg
Tinh-do-Hoac-Van-
Thien-Nhu-dai-Su





index-1_1.jpg





index-1_2.jpg





